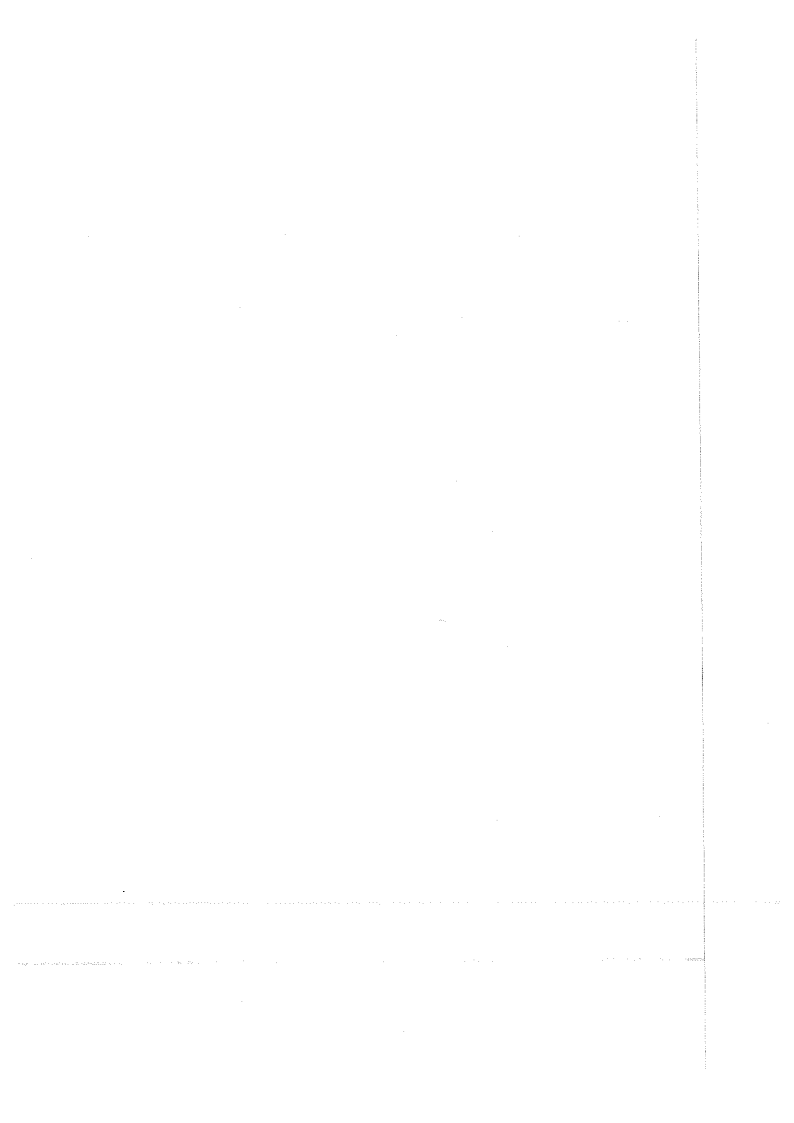
# إفادة المسئول عن ثلاثة الأصول

تأنيف الشيخ عبد الله بن صائح القصير



بنياته الخالج بالمالة

حقوق الطبع محفوظة الطبعة الأولى ١٤٢٧هـ ٢٠٠٦م

#### القدمة

الحمد لله على مترادف آلائه، وأشكره تعالى على سابغ نعائه، وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له، فلا معبود بحق سواه، وأشهد أن محمداً على عبد الله ورسوله ومصطفاه، الداعي إلى دينه وهداه، صلى الله وسلم عليه وعلى آله وأصحابه ومن اتبعه إلى يوم لقاه.

#### أما بحد:

فهذه فوائد نفيسة كنت قد قيدتها مما اطلعت عليه من كلام أهل العلم-رحمهم الله تعالى-، ومما فتح الله به عليّ وله المنُّ والفضل، فعلقتها على جمل كتاب: «ثلاثة الأصول» للإمام الأواب المجدد الشيخ محمد بن عبد الوهاب، أجزل الله للأجر والثواب، توضيحاً لمقاصده، وتتمياً لفوائده.

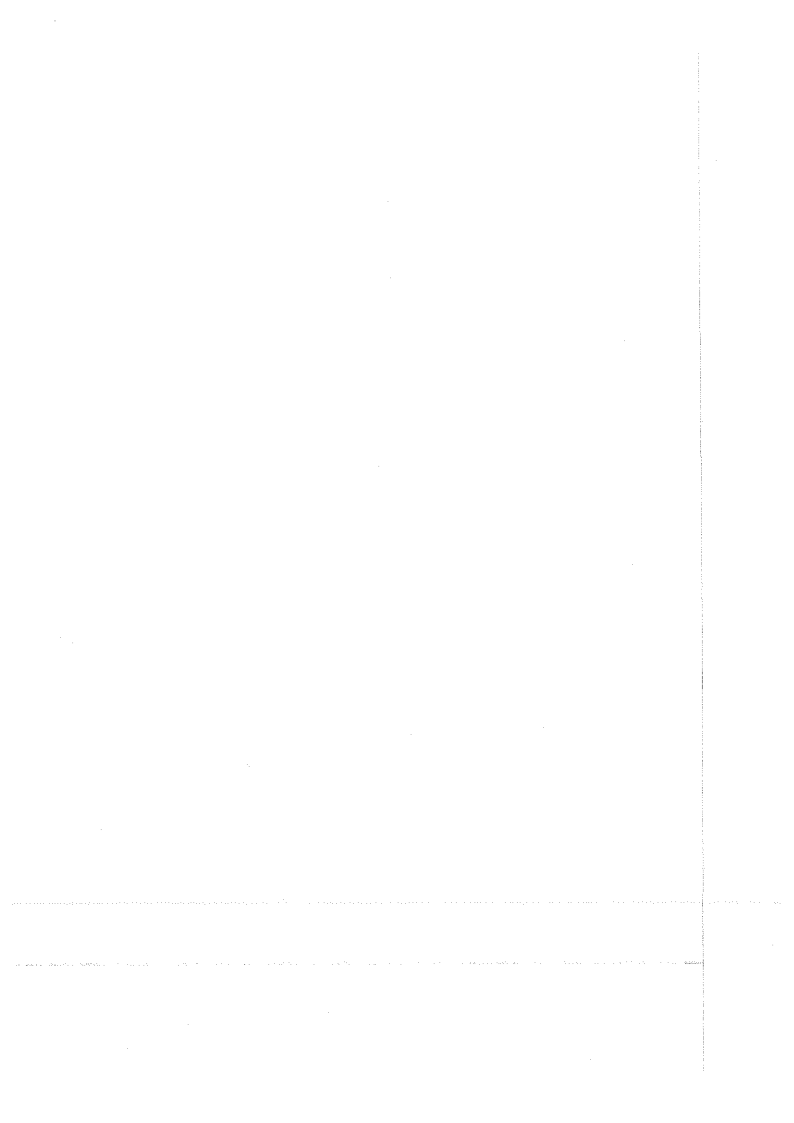
وقد رغب في نشرها من سمعها - حال تدريسي للكتاب -، ومن اطلع عليها من خاصة الأحباب، فأجبتهم لذلك رجاء أن ينفع الله تعالى بها كها نفع بأصلها. جعلها الله خالصة لوجهه، هادية إليه، آمين.

وسميتها: «إفادة المسئول عن ثلاثة الأصول»، وصلى الله وسلم على نبينا محمد وآله وصحبه.

المؤلف

الفقير إلى عفو ربه

عبد الله بن طالح القصير



#### المَّالِيَّةُ الْكُورِ الْمُعَالِقِينَ الْمُعَالِقِينَ (١)

اعلم رهك الله (۲).

(۱) فائدة: تشرع البداءة بالبسملة في كل أمر ذي بال اهتداءً بالقرآن العظيم، وتأسياً بالنبي الكريم على وتأسياً بالنبي الكريم على والجار والمجرور في ﴿ بِسَسِمِ اللهِ معلى متعلق بفعل محذوف مقدر متأخر يناسب المقام فإنه أدل على المراد، وقدر فعلاً من أجل أن الأصل في العمل الأفعال، وحذف من أجل البداءة باسم الله تعالى ولإفادة الحصر؛ لأن تقديم المتعلق يفيد الحصر.

ولفظ الجلالة ﴿ اللهِ ﴾: علم على ذات الله تعالى خاص به ولا يسمى به غيره، وأصله مشتق من: أله إلاهة ، أي: عُبِد يُعْبَدُ عِبَادَةً فهو إله بمعنى: مألوه، أي: معبود؛ لأنه تعالى هو الإله الحق المعبود بالحق، الذي لا تنبغي العبادة إلا له ولا يستحقها أحد سواه، فهو ذو الألوهية والعبودية على خلقه أجمعين.

ومعنى ﴿ ٱلرَّحْزَبِ ﴾، أي: ذو الرحمة الواسعة التي عمت كل شيء وشملت كل حي. ومعنى ﴿ ٱلرَّحِيمِ ﴾، أي: الذي يرحم برحمته من يشاء من خلقه.

و ﴿ ٱلرَّحْمَانِ ٱلرَّحِيمِ ﴾: اسمان مختصان بالله تعالى لا يطلقان على غيره.

(٢) فائدة: قوله: «اعلم»: فعل أمر من العلم، ويؤتى بها عند ذكر الأشياء المهمة الاستدعاء ذهن السامع أو القارئ ليفهم ما سيلقى عليه من الأشياء المهمة، وما سيذكره المؤلف هنا أهم المهات لأنه من أصول الدين المهمة التي تتوقف عليها صحة الدين وهي شرط قبول العمل، فهي جديرة بأن يهتم بها غاية الاهتمام، ويعتني بها أشد الاعتناء، ودليل ذلك قوله تعالى: ﴿فَاعَلَمُ أَنَّهُ لَا إِلَكَ اللَّهُ اللَّيَةُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ ال

أنه يجب (١) علينا تعلم...

وقول الشيخ – رحمه الله – هنا «رحمك الله»: دعاء للمتعلم بالرحمة، وهي هنا سؤال السلامة من شر الذنوب والفوز بتحصيل المطلوب، وهذا من نصح المؤلف رحمه الله وعناية بطلاب العلم وقصده الخير للمسلمين، وفيه تنبيه على:

- ا العلم لمن ابتغى به وجه الله تعالى في تعلمه والعمل به وتعليمه للناس رحمة من الله تعالى لمن كان كذلك وإنها رحم الله من شاء من عباده بها بعث به إليهم نبيه على من الهدى ودين الحق، قال تعالى: ﴿وَمَا أَرْسُلْنَكَ إِلَّا رَحْمَةً لِللَّهِ عَلَيْكِ إِلَّا رَحْمَةً لِللَّهِ عَلَيْكِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّه
- ٢-أن العلم رحم بين أهله من معلميه ومتلقيه، فعليهم أن يتراحموا به وأن لا يتحاسدوا ويختلفوا ويتهاروا فيه، أو يكتموه عن طالبيه، فإنها يرحم الله من عباده الرحماء، الراحمين للخلق.
- ٣- أن أحرى الناس بتحصيل العلم المتمم للخشية وإمامة المتقين من رحم به الناس فدعاهم وعلمهم وصبر على أذاهم ابتغاء وجه الله تعالى وسار فيهم سبرة نبيه على أ.
- (۱) فائدة: الوجوب حكم شرعي لا بد أن يدل عليه دليل، وقد أخذ الشيخ رحمه الله تعالى وجوب العلم بهذه المسائل الأربع من أدلة كثيرة، خاصة وعامة، كلها متفقة على أنه لا بد من العلم بالله تعالى، وبحقه على عباده وأداء ذلك الحق الذي شرعه إليه على الوجه الذي يرضيه، وهو ما شرعه وعلى الوجه الذي بينه نبيه محمد على ومن تمام ذلك هداية عباده إليه بتعريفهم بهم تبارك وتعالى وبحقه عليهم ودعوتهم لأداء حقه بذكر فضله وجزائه بثواب المطيعين وعقاب العاصين في الدارين.

أربع مسائل (١): الأولى: العلم (٢).....

ولن يقوم عبد بذلك إلا بالصبر على الأذى فيه فدل ذلك على وجوب العلم، والعمل، والدعوة، والصبر، فإن ما لا يتحقق الواجب أو يتم إلا به فهو واجب، وهذا توجيه وجوب تعلم هذه الأربع مسائل.

- (۱) فائدة: إن هذه المسائل تشمل الدين كله؛ فإنها يتحقق بها التوحيد لله تعالى في القصد، والاستقامة على الشرع، والمتابعة للنبي عَلَيْ في الكيفية. فتتوقف صحة العمل وقبوله عليها، وهي من أسباب التثبيت في القبر والنجاة من أهوال يوم الحشر، فهي جديرة بالاعتناء لعظم نفعها؛ بل لشدة الضرورة إليها في الدنيا والبرزخ والآخرة.
- (٢) فائدة: العلم: ما قام عليه الدليل، وهو: إدراك العلوم، أي: إدراك الشيء على ما هو عليه إدراكاً جازماً، ويراد به هنا العلم الشرعي وهو العلم النافع الذي جاء به النبي على من الهدى ودين الحق.

فالعلم شرعاً: معرفة الهدى – أو الحق – بدليله، وهو المراد بالعلم عند الإطلاق شرعاً – أي: في القرآن والسنة ولسان السلف الصالح –، والعلم الشرعى قسمان:

أ- فرض عين: وأصله ما ضمنه المؤلف - رحمه الله - المسألة الأولى - وهو ما لا يسع المكلف جهله - ففرض العين واجب على الذكر والأنثى والحر والعبد - من المكلفين - فلا يعذر أحد بالجهل به فإنه من مراد النبي على الذي العلم فريضة»، وذلك: كمعرفة أركان الإسلام وأصول الإيهان، وحقيقة الإحسان، والإيهان والتصديق بكل ما أخبر الله به ورسوله إجمالاً. والعلم بها يجب من كيفيات العبادات وشروطها

وواجباتها وما يبطلها وما يجب اجتنابه من المحرمات وما يحتاج إليه من المعاملات، ونحو ذلك مما لا يسع المسلم جهله، فإن ما لا يتم الواجب إلا به فهو واجب عليه العلم به.

ب- أما القدر الزائد من العلم على ما يحتاج إليه المكلف فهو من فروض النبوة الكفايات وجليل الأعمال الصالحات، فالعلم الشرعي هو ميراث النبوة ووسيلة الجنة وسبيل الاصطفاء وآية الخير والاهتداء، فأسعد الناس دنيا وأخرى أطلبهم له وأحفظهم له وأفقههم فيه وأصوبهم وأخلصهم عملاً به وهدى إليه وصبراً لله تعالى وبه عليه وألزمهم له حتى لقاء الله تعالى عليه. قال الله تعالى: ﴿ مُمَّ أَوْرَثْنَا ٱلْكُنْبَ ٱلَّذِينَ ٱصَطَفَيْنَا مِنَ عِبَادِنَا .. إلى قول ه سبحانه: جَنَّنتُ عَدْنِ يَدْخُلُونَهَا ، وقال تعالى: ﴿ إِنَّمَا يَخْشَى ٱللّهَ مِنْ عِبَادِهِ ٱلْعُلَمَانُهُ أَنَّ وقال سبحانه: ﴿ يَرْفَع اللهُ ٱلّذِينَ ءَامَنُوا مِنكُمْ وَالّذِينَ أُونُوا ٱلْعِلْمَ دَرَجَنْتًا ﴾ الآية.

وصح عن النبي عَلَيْهِ قوله: «من يرد الله به خيراً يفقه في الدين»، وقوله عَلَيْهُ: «ومن سلك طريقاً يلتمس فيه علماً سهل الله له به طريقاً إلى الجنة»، وقوله عليه الله الله العلماء ورثة الأنبياء وإن الأنبياء لم يورثوا ديناراً ولا درهماً إنها ورثوا العلم فمن أخذه أخذ بحظ وافر».

والنصوص في فضل العلم الشرعي والبشارة لأهله العاملين به بعظيم الأجور ورفيع الدرجات وعلي المقامات في الدنيا والآخرة كثيرة لا تحصى، وما ذاك إلا لأن العلم له ثمرات كثيرة وعواقب مباركة على أهله والمجتمع الذي يظهر فيه.

فبه يعرف الله وحقه وفضله، فيخشى ويتقى، ويعبد ويخلص له في القصد، وبه يعرف حسن وبه يعرف حسن

## وهو معرفة الله(١)، ومعرفة نبيه محمد عَلَيْق،....

الإسلام، وفضل الله به على الخاص والعام، وتؤدى الحقوق إلى أهلها، وبه يعرف الحلال من الحرام، وبه توصل الأرحام، وبه تتقى الآثام، وبه يحفظ الإسلام ويظهر، وبه تصان الحرمات ويهتدى إلى الكرامات.

وهو نعم الدليل على العمل الصالح، والمرغب به بذكر الفضل، والحامل على الثبات والدوام عليه، وخير معين على الإخلاص لله عز وجل فيه.

(١) فائدة: معرفة الله تعالى هي العلم بتفرده تعالى بالخلق والملك والتدبير، وأنه ذو الأسهاء الحسنى والأوصاف العلى المتنزه عن النقص والعيب ومماثلة الخلق فيها هو من خصائصهم ﴿ لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَحَ مُ وَهُو السَّمِيعُ الْبَصِيرُ ﴾، وأنه الإله الحق الذي يجب أن يعبد بالحق، ولا يُشرك به أحد من الخلق ﴿ ذَالِكَ بِأَبَ اللّهَ هُو اللّهَ هُو الْمَحَلُ وَأَتَ اللّهَ هُو الْمَحَلُ وَأَتَ اللّهَ هُو الْمَحَلِي اللّهَ هُو الْمَحَلُ وَأَتَ اللّهَ هُو الْمَحَلُ وَأَتَ اللّهَ هُو الْمَحَلِي اللّهَ هُو الْمَحَلِي اللّهَ هُو الْمَحَلِي اللّهَ هُو الْمَحَلِي اللهَ الْحَلِي اللّهَ هُو الْمَحَلِي اللّهَ هُو الْمَحَلِي اللهِ الْحَلَى اللّهَ هُو الْمَحَلِي اللهِ الْحَلَى اللهُ اللهِ الْحَلَى اللّهَ هُو اللّهَ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُو

فإن العلم بهذه الأمور يحمل العاقل على تعظيم الله تعالى وخوفه وخشيته وعجبته والإقبال عليه والرغبة إليه وكمال الإيمان به وصدق العبادة والإخلاص له، والبراءة من الكفر به والشرك في حقه، والبراءة من الكافرين والمشركين، ومن الإصرار على المعصية أو التسويف بالتوبة إليه من التقصير في حقه.

وقد عرَّف الله تعالى عباده على نفسه بأمور:

الأول: ما فطرهم عليه من التعلق به والتوجه إليه والالتجاء إليه وطلبه والطمأنينة إليه فإنهم لو تُركوا وفطرتهم لبقوا حنفاء مائلين إليه غير مشركين مه ولا متعلقين سواه.

الثاني: ما أخبرهم به من أسمائه وصفاته وأفعاله الدالة على كمال ذاته ومباينته لمخلوقاته وعظمت شأنه وعز سلطانه وأنه ذو الألوهية والعبودية على خلقه أجمعين.

الثالث: آياته الشرعية والأحاديث الثابتة عن نبيه محمد على فإنها هادية إليه ودالة على حقه والطريق الذي يرضيه، ومحذرة من السبل التي تبعد عنه وتجلب لسالكها غضبه وسخطه وعذابه وعقابه.

الرابع: آياته الكونية في الأنفس والآفاق، وتدبيره لملكه وما فيه من الإبداع والاتساق فإنها كلها دالة على علم الله تعالى وحكمته وقدرته وقوته وباعثة على التوكل عليه والثقة به.

الخامس: إنعامه وآلاؤه العامة والخاصة والظاهرة والباطنة والتي لا تعد ولا تحصى فهي دالة على كمال غناه وكرمه وجوده وفضله ورحمته وباعثه على محبته والرغبة إليه وصدق اللُجوء وغاية الافتقار إليه.

فهذه الأدلة القاطعة والبراهين الساطعة تورث العباد العلم بالله تعالى وأنه هو الإله الحق المعبود بالحق وتملأ قلوبهم تعظياً لله وإجلالاً وخشية وذلاً ومحبة ورغبة، وخوفاً ورهبة، ورجاءً وطمعاً وتصديقاً لأخباره وإذعاناً لأحكامه وتعلقاً بالله واستغناءً به عمن سواه وبراءة من الحول والقوة إلا بالله.

وكلام الله تعالى هو غاية العلم وفي غاية البيان والوضوح والصدق ﴿وَمَنْ أَصَّدَقُ مِنَ اللهِ حَدِيثًا ﴿ اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ

والرسول على قد اختاره الله تعالى لتبليغ رسالته، وبيان ما أنزل إليه من ربه، فاختيار الله تعالى له عن علم به وبكمال أهليته وتمام بيانه ونصحه وشفقته،

ومعرفة دين الإسلام بالأدلة (١).

قال تعالى: ﴿ اللَّهُ أَعْلَمُ حَيْثُ يَجْعَلُ رِسَالَتَهُ ﴾، وهو ﷺ الموصوف بقوله تعالى: ﴿ لَقَدْ جَآءَ كُمْ رَسُوكُ مِنْ أَنفُسِكُمْ عَزِيزُ عَلَيْهِ مَا عَنِتُمْ حَرِيثُ عَلَيْهِ مَا عَنِتُمْ عَرِيثُ عَلَيْهِ مَا عَنِتُمْ عَرِيثُ عَلَيْهِ مَا عَنِتُمْ عَرِيثُ عَلَيْهِ مَا عَنِيثُ مَا عَنِيثُ مَا عَنِيثُ مَا عَنِيثُ مَا عَنِيثُ عَلَيْهِ مَا عَنِيثُ مَا عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَنِيثُ مَا عَنِيثُ مَا عَنِيثُ مَا عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَنِيثُ عَلَيْهُ عَنِيثُ عَنِيثُ مَا عَنِيثُ عَلَيْهُ عَنِيثُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَنِيثُ عَلَيْهُ عَنِيثُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَنِيثُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَنِيثُ عَلَيْهُ عَلِيهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْ

فهو ﷺ في غاية النصح والشفقة وأعلم الخلق وأفصحهم وأنصحهم ، قال تعالى: ﴿ وَمَا يَنطِقُ عَنِ اللَّهُ وَكَنَّ ﴾.

فكلام الله تعالى وهدي رسوله ﷺ القولي والفعلي يوصلان إلى أعلى درجات العلم واليقين، وفيهما العلم النافع، ولاسيما في باب الاعتقاد الذي هو أصل الأصول كلها. وكذلك في باب العلم والخلق والهدي.

(١) **قائدة**: الأدلة: جمع دليل، وهو ما يحصل به الاهتداء إلى المطلوب، والأدلة على التوحيد والدين والرسالة متنوعة:

أ- فمنها: أدلة سمعية، وهي: الوحي، أي: القرآن، وما أنزل الله تعالى على نبيه محمد على له له له من بيان، كقوله تعالى: ﴿ وَالِكُمُ اللّهُ رَبُكُمُ لا إِلَهُ إِلّا هُوَ خَلِقُ كُلِ شَيْءِ وَكِيلُ لا إِلَهُ إِلّا هُوَ خَلِقُ كُلِ شَيْءِ وَكِيلُ الآية، وقوله تعالى: ﴿ إِنَّ الدّينَ عِنْدَ اللّهِ الْإِسْلَامُ وَمَا اخْتَلَفَ الّذِينَ أُوتُوا الْكِتَابِ إِلّا مِنْ بَعْدِ مَا جَآءَهُمُ الْمِلْمُ بَعْنَا بَيْنَهُمُّ وَمَن يَكُفُرُ بِاينَتِ اللّهِ فَإِنَ الدّينَ اللّهِ سَرِيعُ مِنْ بَعْدِ مَا جَآءَهُمُ الْمِلْمُ بَعْنَا بَيْنَهُمُّ وَمَن يَكُفُرُ بِاينَتِ اللّهِ فَإِنَّ اللّهِ سَرِيعُ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ الل

الثانية: العمل به(')، الثالثة: الدعوة إليه(')،....

- ب- ومنها: أدلة عقلية تثبت بالنظر والتأمل، مثل الاستدلال على:
  - ١- أن الخالق للخلق هو المستحق للعبادة وحده.
  - ٢- وأن الله تعالى لابد أن يجعل لعباده ديناً يعبدونه به.
- ٣- أن الله تعالى لابد أن يرسل رسولاً يدعو عباده إليه ويبين لهم كيفية
   عبادته، فإن هذا هو اللائق بحكمته ورحمته وفضله وعدله.
- (۱) فافلة: العمل الصالح هو التطبيق الفعلي للعلم وتحقيقه بامتثال الأمر فعلاً، وامتثال النهي تركاً محبة لله تعالى وتعظياً له، رغبة ورهبة هو ثمرة العلم النافع، ومن أعظم أسباب حفظه، والدليل على صحة فهمه، ومن موجبات الثبات على الأيهان وزيادة الهدى من الرحمن وكثيراً ما يقرن الله تعالى بين الإيهان الجازم والعمل الصالح ويرتب عليها المثوبة العاجلة والآجلة، أما مؤمناً، ولن ينجيه هو والمنافقين من النار.
- (٢) فائدة: الدعوة إلى العلم النافع والعمل الصالح هي الدعوة إلى الله تعالى وهي من أسباب حفظ العلم والتثبيت على العمل الصالح، ومن شكر الله تعالى على الإحسان بها، قال تعالى: ﴿وَأَحْسِن كَمَا أَحْسَنَ اللهُ إِلَيْكَ ﴾ الآية، ومن الدلالة على الخير والدعوة إلى الهدى والإحسان إلى الخلق بهدايتهم إلى الحق.

وقد بشر الله تعالى أهل الدعوة إليه بالفلاح قال تعالى: ﴿وَلَنَكُن مِنكُمُ أُمَّةٌ يَدْعُونَ إِلَى الْخَيْرِ وَيَأْمُرُونَ بِالْغَرُوفِ وَيَنْهَوْنَ عَنِ الْمُنكِرِ وَأُولَتِيكَ هُمُ الْمُقْلِحُونَ ﴾ وشهد لهم بأنهم أحسن الناس قولاً وأعظمهم صبراً ووعدهم بالحظ العظيم

الرابعة: الصبر على الأذي فيه (١)،..

فقال سبحانه وتعالى: ﴿ وَمَنْ أَحْسَنُ قَوْلًا مِّمَّن دَعَا إِلَى اللّهِ وَعَمِلَ صَلِحًا وَقَالَ اللّهِ مِنَ الْمُسْلِمِينَ... إلى قوله تعالى: وَمَا يُلَقَّلُهَا إِلّا اللّذِينَ صَبَرُواْ وَمَا يُلَقَّلُهَا إِلّا اللّهِ مَن الْمُسْلِمِينَ ... إلى قوله تعالى: وَمَا يُلَقَّلُهَا إِلّا اللّهِ اللّهِ عَظِيمٍ اللّهِ اللّهِ اللّهِ وَاخبر ﷺ أن للداعي مثل أجور من تبعه، وأن هدى رجلٌ بالداعي خير له من حمر النعم.

فإذا من الله تعالى على العبد بمعرفة الحق وقبوله والعمل به؛ فإن دعوة الناس إلى الحق من أسباب الثبات عليه، ومن شكر الله تعالى على نعمته به، ومن الإحسان إلى خلقه، والقيام بحقه، والاجتهاد في طاعته على وفق شرعه، فبذلك يستزيد العبد من العلم والعمل والخير والفضل، ويتحلى بتقوى الله عز وجل ويكون من أهل الإحسان الموعودين بالإحسان من الرحمن.

(۱) فائدة: الصبر لغة: الحبس، وشرعاً: حبس النفس على موافقة الشرع، أي: حبس النفس على طاعة الله تعالى فلا تملها وتتركها، وعن معصية الله فلا تتجرأ عليها وترتكبها، وعلى الأقدار المؤلمة والمصائب المحضة فلا تسخطها، فتحبس النفس عن الجزع والتسخط، وتحبس اللسان عن أقوال أهل الجاهلية، وعن الشكوى لغير الله، وتحبس الجوارح عما يخالف الشرع، فالصبر على هذا النحو من أعظم مقامات الدين وأقوى عُدد العاملين.

وقد ذكره الله تعالى في القرآن في أكثر من ثهانين موضعاً، ويكفي في بيان فضله وعظم ثمرته ومثوبته قوله تعالى: ﴿إِنَّمَا يُوَفَّى ٱلصَّبْرُونَ أَجْرَهُم بِغَيْرِ حِسَابٍ ﴾، وقول وعظم ثمرته ومثوبته قوله تعالى: ﴿إِنَّمَا يُوفِّى ٱلصَّبْرُونَ أَجْرَهُم بِغَيْلِ حِسَابٍ ﴾، وقول على أحد عطاء خيراً وأوسع من الصبر »، وقال على رضي الله عنه: «الصبر من الإيمان بمنزلة الرأس من الجسد»، وقال: «لا إيمان لمن لا صبر له».

# والدليل قوله تعالى: ﴿ وَٱلْعَصْرِ إِنَّ الْإِنسَانَ لَفِي خُسْرِ إِنَّ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ (١)

والداعي إلى الله تعالى يدعوا الناس – غالباً - إلى خلاف أهوائهم فلابد أن يناله من سفهائهم والمستكبرين منهم من الأذى ما يحتاج معه إلى الصبر يبتغي به وجه الله تعالى ويستعين به على دعوته، قال تعالى: ﴿اَسْتَعِينُواْ بِالصَّبْرِ وَفِي وَاللهُ تعالى عِب الصابرين، وفي وَالصَّلُوةِ ۚ إِنَّ اللهَ مَعَ الصَّبِرِينَ ﴿ وَاللهُ تعالى يجب الصابرين، وفي الصحيح عن النبي ﷺ قال: «واعلم أن النصر مع الصبر»، فإذا رزق الله العبد الإخلاص والبصيرة بأسباب القبول والنصر والإمامة في الدين ولسان الصدق في الآخرين فليحمد الله على آلائه وليصبر له على بلائه وليبشر بلطف الله تعالى به في قضائه، فإنه بالصبر مع اليقين تنال الإمامة في الدين ويتحقق النصر والتمكين وتبلغ الدرجة العالية عند رب العالمين، قال تعالى: ﴿ وَجَعَلْنَا النصر والتمكين وتبلغ الدرجة العالية عند رب العالمين، قال تعالى: ﴿ وَجَعَلْنَا مِنْهُمْ أَيِمَةً يُهِمُ أَيِمَةً أَيْمَةً وَكَانُواْ بِعَايَنتِنَا يُوقِنُونَ ﴿ وَجَعَلْنَا مِنْهُمْ أَيْمَةً أَيْمَةً أَيْمَةً وَلَا الْمَاهِ فَي الله وليَ وَنُونَ الله عَلَى الله والمَعْ فَي الدين ويتحقق منهم أَيْمَةً أَيْمَاهِ فَي اللهُ المَامِنَا المُعْمَلِيْمُ أَيْمَةً أَيْم

(۱) فائلة: المراد آمنوا بقلوبهم وألسنتهم وعملوا الصالحات بقلوبهم وجوارحهم فإنه لا إيمان بلا عمل لأن الإيمان بالقلب واللسان والجوارح فإن الإيمان باطن والقول والفعل والحال أدلة ظاهرة عليه.

والعمل الصالح: هو فعل الطاعات وترك المنهيات على وفق الشرع وعلى وجه الإخلاص لله تعالى والتواصي بالحق والتواصي بالصبر من العمل الصالح ولكن لعل في تخصيصها بالذكر تنبيها على العناية بها لأن كثيرين من الناس يتهاونون بها أو لأنها من أسباب ظهور الحق لمبتغيه وهداية عباد الله تعالى إليه وتثبيت الداعى والمهتدين عليه.

# وَعَمِلُواْ ٱلصَّلِحَاتِ وَتَوَاصَوْاْ بِٱلْحَقِّ (١) وَتَوَاصَوْاْ بِٱلصَّبِ (١) .

(۱) فائلة: في المراد بالحق: أصل الحق المطابقة والموافقة - في الواقع - فهو كل موجود محقق أو ما سيوجد لا محالة فهو مالا يسع إنكاره ويلزم إثباته والاعتراف به لقيام الدليل والبرهان عليه، ويطلق الحق على أوجه:

الأول: الحق في الأسهاء الحسنى معناه الموجود الواجب الوجود بالبقاء الدائم الجامع للخير والمجد والمحامد كلها والثناء الحسن بالأسهاء الحسنى والصفات العلى، قال تعالى: ﴿ ثُمَّ رُدُّوا إِلَى اللَّهِ مَوْلَنَهُمُ الْحَقِّ أَلَا لَهُ الْمُكَمُّ وَهُوَ الصفات العلى، وقال تعالى: ﴿ فَذَالِكُمُ اللّهُ رَبُّكُمُ المَّنَ فَاذَا بَعَدَ الْحَقِي إِلَّا الضَّلَالُ اللّهُ الْفَالِكُمُ اللّهُ رَبُّكُمُ المَا الْمَادَا بَعَدَ الْحَقِي إِلّا الضَّلَالُ فَا نَصَرَقُوبَ ﴾ وقال تعالى: ﴿ فَذَالِكُمُ اللّهُ رَبُّكُمُ المَانَ فَا المَادَا بَعَدَ الْحَقِي إِلّا الضَّلَالُ فَا نَصَرَقُوبَ ﴾ وقال تعالى: ﴿ فَذَالِكُمُ اللّهُ رَبُّكُمُ المَانَ الْمَادَا بَعَدَ الْحَقِي إِلّا الضَّلَالُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ال

الثاني: لما وجد بمقتضى الحكمة ولهذا يقال فعل الله تعالى كله حق قال تعالى: ﴿ مَا خَلَقَ اللَّهُ ذَالِكَ إِلَّا بِٱلْحَقُّ يُفَصِّلُ ٱلْآيَكَتِ لِقَوْمٍ يَعْلَمُونَ ( عَلَي اللهُ عَالَى اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَليهُ اللهُ عَليهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَليهُ اللهُ عَليهُ اللهُ عَليهُ اللهُ عَليهُ اللهُ عَليهُ عَلَيْهُ اللهُ عَليهُ اللهُ عَليهُ عَليهُ اللهُ عَليهُ عَليهُ اللهُ عَليهُ اللهُ عَليهُ عَليهُ اللهُ عَليهُ اللهُ عَليهُ اللهُ عَليهُ اللهُ عَليهُ اللهُ عَليهُ عَليهُ اللهُ عَليهُ عَليهُ اللهُ عَليهُ عَليهُ اللهُ عَليهُ اللهُ عَليهُ اللهُ عَليهُ اللهُ عَليهُ اللهُ عَليهُ اللهُ عَليهُ اللهُ عَليهُ عَليهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلِيهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلِيهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْكُ عَلِي عَلَيْهُ عَلَّا عَلَيْهُ عَلَيْهُ

الثالث: الاعتقاد المطابق لما عليه الشيء نفسه، كما قال تعالى: ﴿ فَهَدَى اللَّهُ اللَّالَا اللَّالَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ ال

الرابع: الفعل والقول الواقع بحسب ما يجب وبقدر ما يجب وفي الوقت الذي يجب، قال تعالى: ﴿ كَذَالِكَ حَقَّتُ كَلِمَتُ رَبِّكَ عَلَى ٱلَّذِينَ فَسَقُوا أَنَّهُمْ لَا يُؤْمِنُونَ ﴾، وقال تعالى: ﴿ وَلَا كِنْ حَقَّ ٱلْقَوْلُ مِنِي لَأَمَلاَنَ جَهَنَّمَ مِن ٱلْجِنَّةِ وَالنَّاسِ أَجْمُعِينَ وَقَال تعالى: ﴿ وَلَا كُنْ حَقَّ ٱلْقَوْلُ مِنِي لَأَمَلاَنَ جَهَنَّمَ مِن ٱلْجِنَّةِ وَالنَّاسِ أَجْمُعِينَ .

الخامس: وصف دين الله تعالى وشرعه وأمره كها قال تعالى: ﴿ وَيَسْتَنْبِعُونَكَ أَحَقُّ هُوَّ قُلْ إِي وَرَقِ إِنَّهُ لِلَحَقُّ وَمَا أَنتُم بِمُعْجِزِينَ ﴾، وقال تعالى: ﴿ وَإِنَّهُ لِلْحَقُّ مِن رَبِّكَ ﴾ .

والإيان الكامل بالله تعالى يتضمن أنواع التوحيد الثلاثة، فإنه يتضمن:

أ- الإقرار بوجود الله جلَّ وعلا واعتقاد تفرده في ملكه وتدبيره بأفعاله.

ب- وكماله في ذاته وأسمائه وأوصافه، وتنزهه عن كل عيب ونقص ومماثلة
 الخلق فيما هو من خصائصهم. وتصديق أخباره والإذعان لأحكامه.

وأخبر سبحانه أن الأمر بعبادة الله وحده مفتتح دعوة كل رسول لقومه، كما قال نوح لقومه: ﴿ يَا قُومُ أَنْكُو اللّهَ مَا لَكُم مِنْ إِلَاهٍ غَيْرُهُۥ أَفَلا نَنْقُونَ ﴿ يَا قوم أَغَبُدُوا اللّه مَا لَكُم مِنْ إِلَاهٍ غَيْرُهُۥ أَفَلا نَنْقُونَ ﴿ يَا قُولُوا لا إِله إِلا بعث الله عمداً عَلَيْهِ قال لقومه: «قولُوا لا إِله إلا الله»، وقال عَلَيْه: «اعبدوا الله واتركوا ما يعبد آباؤكم»، ولما بعث معاذاً رضي الله عنه إلى اليمن قال له: «فليكن أول ما تدعوهم إليه شهادة أن لا إله إلا الله»، وفي رواية: «أن يوحدوا الله».

وهذا يبين عظمة شأن هذا التوحيد الذي هو إفراد الله تعالى بالإلهية والعبادة وترك الشرك به – وضرورة معرفته – وصرف الهمة إليه والعمل به والتمييز بينه وبين ضده – الذي هو الشرك –، وأن هذا التوحيد أصل الدين، وأساس الملة، وقاعدة الشريعة، وأول فرائض الدين وأعظم واجب على المكلفين، ومن شروط قبول العمل من المكلفين فلا يدعى إلى شيء قبله ولا تصح العبادة إلا به، والموحد أسعد الناس بالشفاعة، ولا يخلد في النار ولو دخلها، ومنتهاه الجنة ولو تأخر عنها.

#### وعما يبين أهميته وفضله - زيادة على ذلك - أمور:

أولاً: أن النبي عليه أقام بمكة عشر سنين يدعوا إليه؛ فلم تفرض عليه فريضة سواه والدعوة إليه.

ثانياً: ثم بعد فرض الفرائض كان جل اهتهامه على وأكثر بيانه وعنايته بالتوحيد بالأمر بالإخلاص لله تعالى والنهي عن الشرك والتحذير من: أنواعه، وذرائعه، ومواطنه، وأهله؛ حتى ساعة وفاته كان على يقول: «لعنة الله على اليهود والنصارى اتخذوا قبور أنبيائهم وصالحيهم مساجد، يحذر ما صنعوا»؛ لأن الغلو في الصاحين، وبناء المساجد على قبورهم من أعظم وسائل الشرك المضاد للتوحيد والمحبط للعمل.

ثالثاً: أنه لا يكف عن قتال الكفار والمشركين – مع القدرة – حتى يقولوا لا إله إلا الله – أي لا معبود بحق إلا الله ويخلصوا العبادة لله – فلا بد أن يقروا به إقراراً يقتضي العمل بمقتضاه، وحتى يعطي أهل الكتاب والمجوس الجزية عن يد وهم صاغرون.

رابعاً: أن من اعتقد التوحيد وعمل به ومات متمسكاً به دخل الجنة. ولو لم يصلي لله ركعة إذا كان لم يتمكن منها بين إسلامه وموته لكونه أسلم ثم مات قبل دخول وقتها كما في قصة صاحب الغنم في غزوة خيبر فإنه آمن بالنبي عليه ثم قاتل واستشهد في أول المعركة ولم يسجد لله سجدة لأنه قتل بعد إسلامه بوقت قصير قبل دخول وقت الصلاة وأخبر النبي عليه: «أنه من أهل الجنة»، كما ثبت في الصحيحين وغيرهما.

فالدعوة إلى التوحيد قبل كل أمر، ومع كل أمر، ولا يجوز أن تكون بعد كل أمر. ويدل على ذلك أن رسل الله عليهم الصلاة والسلام لما بعثهم الله إلى أقوامهم عالجوا أموراً متنوعة من مشاكل الأمم لكن كانت العناية بالتوحيد قبلها ومعها لا بعدها، فمثلاً:

١- نوح عليه السلام لبث في قومه ألف سنة إلا خسين عاماً يدعوهم، يقول لهم: ﴿ آعَبُدُواْ ٱللهَ وَٱتَّقُوهُ وَأَطِيعُونِ ﴿ وَيأبون معاندين قائلين: ﴿ لَا لَمْمَ اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا تَذَرُنَ وَدًا وَلَا سُواعًا ﴾ الآيات، حتى أخذهم الطوفان وهم ظالمون وأنجاه الله وأصحاب السفينة.

٢- وإبراهيم عليه السلام يقول لقومه: ﴿ آعْبُدُواْ ٱللَّهَ وَٱتَّقُوهُ ۚ ذَٰ لِكُمْ خَيْرٌ لَكُمْ إِن كُنتُمْ تَعْلَمُونَ ۚ ﴿ إِنَّمَا تَعْبُدُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ أُوتَٰ اللَّهِ أُوتَٰ اللَّهِ أُوتَٰ اللَّهِ أُوتَٰ اللَّهِ أَوْتَ اللَّهِ وَأَسْطُحُ لَهُ ذَرِيتُهُ وَالْحَالِينَ ﴿ وَاللَّهُ أَجِرِهُ فَا اللّهِ وَأَصَلَحُ لَهُ ذَرِيتُهُ وَاللّهُ أَجِرِهُ فِي الدّنيا، وإنه في الآخرة وجعل النبوة والكتاب في ذريته وأتاه الله أجره في الدنيا، وإنه في الآخرة لمن الصالحين.

قال الشافعي رحمه الله تعالى: «لو ما أنزل الله حجة على خلقه إلا هذه السورة لكفتهم» (١)، وقال البخاري رحمه الله تعالى: «باب العلم قبل القول والعمل،

- ٣- شعيب عليه الصلاة والسلام كان مما دعا قومه إليه الإصلاح الاقتصادي وكانت الدعوة إلى التوحيد مفتتح دعوته وطول مدة دعوته حتى حكم الله بينه وبين قومه.
- ٤ ولوط عليه الصلاة والسلام كان من أسس دعوته الدعوة إلى الانضباط
   الأخلاقي الفطري الشرعي ونهى عن الشذوذ الجنسي وكانت الدعوة إلى
   التوحيد أول مهاته ومدة حياته.
- ٥- وموسى عليه الصلاة السلام كان من أهم مطالبه من فرعون رفع الجور والظلم عن بني إسرائيل وكانت الدعوة إلى التوحيد أظهر شيء في دعوته وأطول ما كان من مناظراته.

وخاتم النبين و المرسلين محمد على أغرى قومه في استرداد المكانة السياسية وإصلاح الأوضاع الاقتصادية والاجتماعية وكانت الدعوة إلى التوحيد أول وأوجب شيء دعا إليه، وأعظم ما جاهد عليه وأظهر شيء عرف به وتصلب فيه لأنه أعظم موجب للعزة والكرامة والسعادة في الدنيا والآخرة.

(١) فائلة: إنها كانت كافية لأنها بينت أسباب الربح والخسران، فالناس قسهان:

أ- رابحون وهم من آمن بالله عن علم صحيح وعمل صالح به وأوصى بالحق نفسه وغيره وصبر على ذلك: ووصى به غيره فهذا هو الرابح المفلح في الدنيا والآخرة.

ب- قسم خاسرون وهم الذين أعرضوا فلم يهتدوا ولم يؤمنوا ولم يعملوا صالحاً فخسر واخسارة الأبد.

فقد اشتملت هذه السورة الكريمة على قصرها على التحذير من موجبات الخسران والتنبيه على أسباب الفلاح والفوز بعظيم الأرباح في الدنيا والآخرة، وهي:

الأول: الإيهان ويشمل كل ما يقرب إلى الله تعالى ويحمل على الإخلاص له من علم نافع واعتقاد صحيح وقول سديد وعمل صالح، وخلق حميد.

الثانية: العمل وهو التقرب إلى الله تعالى بكل قول أو فعل أو حال مما شرعه الله تعالى وأباحه وبينه النبي علي وحث على إخلاصه.

الثالث: التواصى بالحق وهو فعل الخير والحث عليه والترغيب فيه.

الرابع: التواصي بالصبر على طاعة الله تعالى وعن معصيته امتثالاً لأوامره واجتناباً لنواهيه رغبة ورهبة ومما يدخل في التواصي بالصبر الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر والجهاد في سبيل الله على الوجه المشروع فإن بها الصلاح والنهي والتمكين والفضل كما نبهت على أسباب الخسران وهي:

أ- الإعراض عن العلم والإيمان الصحيح.

ب- ترك العمل الصالح - القاصر على نفس العامل، والمتعدي إلى غيره -.

ج- ترك التواصي بالحق والصبر.،

وتضمنت سورة العصر على قصرها التنبيه على أسباب الربح وموجبات الخسران في الدنيا والآخرة، حيث أفادت أن جنس الإنسان خاسر إلا من

والدليل قوله تعالى: ﴿فَأَعْلَمُ أَنَّهُ لَآ إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ وَاسْتَغْفِر لِذَنْلِكَ ﴾، فبدأ بالعلم قبل القول والعلم »(١).

\*\*\*

اتصف بالإيان الصحيح المبني على العلم الصحيح والعمل الصالح ومنه التواصي بالحق وهو الدعوة إلى الخير والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر والنواصي بالحبر على الأذية والتعب في سبيل والنصيحة وتعليم العلم النافع والتواصي بالصبر على الأذية والتعب في سبيل ذلك فمن أوصى نفسه وغيره به، وتحقق بذلك فقد فاز بالفلاح وعظيم الأرباح ومن نقص من ذلك تعرض للخسران بحسب حاله. ومن أعرض عن ذلك أو أتى بها يبطله فاته الفلاح وخسر رأس امال وجميع الأرباح ولن يجديه الندم والصياح، قال تعالى عن أهل النار: ﴿وَهُمْ يَصْطَرِ خُونَ فِيهَا رَبَّنَا عَمْلُ أَوْلَمْ نُعَمِّرُكُم مَّا أَخْرِجْنَا نَعْمَلُ أَوْلَمْ نُعَمِّرُكُم مَّا يَتَذَكَّرُ وَجَآءَكُمُ ٱلنَّذِيرُ فَذُوقُواْ فَمَا لِلظَّلِمِينَ مِن يَذَكَّرُ وَجَآءَكُمُ ٱلنَّذِيرُ فَذُوقُواْ فَمَا لِلظَّلِمِينَ مِن نَشَيرِ.

(۱) فائدة: أمر الله تعالى أولاً بالعلم بالتوحيد لأنه أصل القول والعمل، ثم بالعمل العمل الصالح به لأنه ثمرة العلم، والدليل عليه ومن أسباب التثبيت عليه والمداية لمثله، ومنه أن يستغفر لذنبه وللمؤ منين والمؤمنات.

اعلم - رحمك الله - أنه يجب على كل مسلم ومسلمة تعلم هذه الثلاث مسائل (١)، والعمل بهن:

الأولى: أن الله خلقنا ورزقنا ولم يتركنا هملاً، بل أرسل إلينا رسولاً، فمن أطاعه دخل الجنة، ومن عصاه دخل النار.

### (١) فائدة: وإنها وجب تعلم هذه المسائل الثلاثة؛ لأنه:

- أ- بالعلم بالمسألة الأولى تعرف الحكمة من الخلق، وهي العبادة التي هي الوظيفة الواجبة على المكلفين وتحقيقها بطاعة الله تعالى بامتثال أوامره واجتناب نواهيه رغبة ورهبة، وثواب طاعته الجنة، وعقاب معصيته النار. فالعبادة في هذه الحياة الدنيا هي علامة الاصطفاء وآية السعادة في الدنيا والأخرى، وتركها والاستكبار عنها من علامات الشقوة في العاجلة والآجلة.
- ب- والعلم بالمسألة الثانية يعرف خطر الشرك على العبادة فإن العبادة حق لله تعالى لا يرضى أن يشرك معه فيها غيره كائناً من كان، والشرك يبطل العبادة ويحبط العمل؛ فإنه أعظم ذنب عصى به الله عز وجل.
- ج- وبالعلم بالمسألة الثالثة بعلم ضرورة التهايز بين أولياء الله وأعدائه في جب على أولياء الله المؤمنين أن يحبوا ويوالوا إخوانهم في الدين وأن يبغضوا ويعادوا من كفر وأشرك بالله عز وجل، وأن يحذروا موالاة الكافرين والمشركين المحاربين لله ورسوله حتى يتميز الحق وأهله عن الباطل وأهله.

والدليل قول متعنالى: ﴿ إِنَّا أَرْسَلْنَا إِلَيْكُمْ رَسُولًا شَاهِدًا عَلَيْكُمْ كُمَّ أَرْسَلْنَا إِلَى فِرْعَوْنَ رَسُولًا شَاهِدًا عَلَيْكُمْ كُمَّ أَرْسَلْنَا إِلَى فِرْعَوْنَ رَسُولًا شَاهِدًا عَلَيْكُمْ كُمَّ أَرْسَلْنَا إِلَى فِرْعَوْنَ رَسُولًا ﴾ (١).

#### (١) فائدة: فتضمنت هذه المسألة أمرين:

الأول: أن الله تعالى وحده هو الذي خلقنا فأحسن خلقنا وهيأنا وهدانا لما خلقنا له ورزقنا لحكمة عظيمة: هي أن نعبده - بها شرع وعلى الوجه الذي شرع - وحده لا شريك له ففعل سبحانه وتعالى أمرين هما: الخلق والرزق؛ لنفعل نحن أمراً واحداً هو عبادته وحده، وهو تعالى غني عنا وعن عبادتنا ولكنه تعالى أمرنا بعبادته ليسعدنا في الدنيا والأخرى؛ لأن عبادة الله تعالى سعادة في العاجلة ورفعة عند الله جل وعلا في الآخرة. فإن من عبد الله تعالى في هذه الدنيا بها شرع وعلى الوجه الذي شرع كان أهلاً لمجاورة الله تعالى في الآخرة في الجنة دار رحمته وموضع كرامته ومثوبته فعبادة الله تعالى وفق شرعه في الدنيا دليل على اختيار الله تعالى للعبد عن علم ليكون من مجاوريه في الآخرة أهل جنته وكرامته في الآخرة، وتركها دليل أن تارك العبادة ليس أهلاً للكرامة بل هو جدير بالعذاب والإهانة. فالعبادة علامة الاجتباء ومعيار الاصطفاء.

الثاني: أنه تعالى لم يتركنا هملاً لا ندري كيف نعبده أو نعبده بأهوائنا وأمزجتنا أو استحسان غيرنا؛ بل أرسل إلينا رسولاً يبلغنا ديننا الذي شرعه الله لنا لنعبده به، وليبين لنا كيفية عبادته ويكون قدوة لنا في تحقيق عبادته، فالعبادة على وفق الشرع تحقق الفرقان بين عباد الرحمن وعباد الشيطان، ويتميز الأبرار أهل الجنة عن الفجار أهل النار، فمن أطاع الرسول واتبعه دخل الجنة، ومن

## الثانية: أن الله لا يرضي أن يشرك معه أحد في عبادته <sup>(١)</sup>،.....

أعرض عنه وعصاه دخل النار، فببعثة الرسول وبيانه قامت الحجة واتضحت المحجة وزالت المعذرة، واستحق المثوبة والعقوبة، ووجب العمل.

(۱) فائدة؛ تضمنت هذه المسألة أن العبادة حق لله تعالى لا يرضى أن يكون شيء منها لغيره فالعبادة والشرك ضدان لا يجتمعان فلا يجتمع شرك وعباده فإن الشرك حدث في العبادة يبطلها، فكما أن الحدث يبطل الطهارة فلا طهارة مع الشرك لأنه يجبطها ويذهب أجرها والثواب عليها قال تعالى: ﴿وَلَوْ أَشْرَكُواْ لَحَبِطُ عَنْهُم مَّا كَانُواْ يَعْمَلُونَ إِنَّ ، وفي الحديث القدسي الصحيح قال تعالى: ﴿أنا أغنى الشركاء عن الشرك من عمل عملاً أشرك فيه معي غيري فهو للذي أشرك وأنا منه بريء »، فمن أشرك بالله بدعاء غير الله معه أو الذبح أو النذر لغير الله فهو كمن ركع أو سجد لغير الله، فهو مشرك كافر مرتد عن الإسلام لا يقبل الله قوله وعمله ولا يغفر له إلا أن يتوب فإن مات على الشرك الأكبر فجزاؤه ما أخبر الله به بقوله: ﴿إِنَّهُ مَن أَنصَارِ يَشْرَكَ بِهِ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَ لِكَ يَعْفِرُ أَن يُشْرَكَ بِهِ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَ لِكَ لَمْ نَصَادِ لَمَن يَشَاءُ »، وقوله: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَغْفِرُ أَن يُشْرَكَ بِهِ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَ لِكَ لَمْ أَنسَد شيء للعبادة، وأشأم شيء على العباد.

و ينقسم الشرك بالله عز وجل إلى قسمين:

الأول: شرك يتعلق في الاعتقاد والقول، وهو نوعان:

أ- شرك التعطيل: وهو تعطيل الله تعالى من صفات كاله ونعوت عظمته وجلاله وذلك تشبيه له بالمعدومات وهو شرك المعطلة من الجهمية

والمعتزلة وغيرهم، ولذا قال أهل السنة والجماعة عنهم: المعطل يعبد عدماً.

ب- شرك التمثيل: وهو تمثيل الله تعالى بخلقه في أسمائه وصفاته وهو شرك المثلة من الرافضة ونحوهم، ولذا قال عنهم أهل السنة والجماعة: الممثل يعبد وثناً.

والكل من الطائفتين: معرض عن العلم والفهم، قائل على الله تعالى وفي دينه بغير علم.

## الثاني: شرك يتعلق بالعمل، وهو أنواع:

- أ- الشرك في الدعاء: بأن يدعو مع الله غيره، ودليله قوله تعالى: ﴿ فَإِذَا هُمْ رَكِبُواْ فِي الْفَلْكِ دَعَوْا اللّهَ مُغْلِصِينَ لَهُ الدِّينَ فَلْمَا بَعَنْهُمْ إِلَى الْبَرِ إِذَا هُمْ يُشْرِكُونَ ﴾، وقول عالى: ﴿ إِن تَدْعُوهُمْ لَا يَسْمَعُواْ دُعَاءَكُمْ وَلَو سَمِعُواْ مَا السَّتَجَابُواْ لَكُورٌ وَيُومَ الْقِيْمَةِ يَكُفُرُونَ بِشِرْكِكُمْ وَلَا يُنْبِئُكُ مِثْلُ خَبِيرٍ ﴾.

لا ملك مقرب، ولا نبي مرسل. والدليل قوله تعالى: ﴿ وَأَنَّ ٱلْمَسَاجِدَ لِلَّهِ فَلَا تَدْعُواْ مَعَ ٱللَّهِ أَمَدًا شِيَكُ ﴾ (ا).

- ج- الشرك في الطاعة والتشريع: ودليله قوله تعالى: ﴿ أَتَّفَ كُذُوۤ أَحْبَ ارَهُمْ وَرُهُ اللّهِ وَالْمَسِيحَ ابْنَ مَرْيَكُمْ وَمَا أُمِرُوٓ أَ إِلّا وَرُهُبَ كُوَ اللّهِ مَا أَمِرُوّ أَ إِلّا هُو ... ﴾ الآية، وقول ه ﷺ لعدي ليَعْبُ لُوٓ أَ إِلَنهُ الله عنه -: « أليسوا يحلون ما حرم الله فتحلونه ويحرمون ما أحل الله فتحرمونه؟ قال: بلى، قال: فتلك عبادتهم ... » الحديث.
- د- شرك الإرادة والقصد: وهو أن يبتغي بشيء من حق الله تعالى الذي يجب أن يخلص له منزلة أو محمدة عند الخلق أو عرضاً من أعراض الدنيا، ودليله قوله تعالى: ﴿مَن كَانَ يُرِيدُ ٱلْحَيَوْةَ ٱلدُّنَيَا وَزِينَنَهَا نُوَقِ إِلَيْهِمْ أَعْمَلُهُمْ فَهَا وَهُمْ فِهَا لَا يُتَخَسُونَ الآية، والمعنى: يريدون الحياة الدنيا وزينتها بعمل الآخرة.
- (١) **فائدة**: من وجوه استحقاقه سبحانه وتعالى للعبادة ووجوب الإخلاص له وحده لا شريك له:

أولاً: أن الله تعالى هو الذي خلق المكلفين للعبادة، وأمرٌ خلقهم الله تعالى من أجله لابد أن يحققوه وإلا لكانوا أهلاً للعذاب قال تعالى : ﴿ وَمَا خَلَقُتُ اَلِمِنَ اللهِ اللهُ ا

ثانياً: أن الله تعالى أعلم بما يصلح العباد وأرحم بهم من كل أحد فيا أمرهم إلا بما ينفعهم ولا نهاهم إلا عما يضرهم فعبادته تصلحهم ومعصيته تفسدهم.

الثالثة: أن من أطاع الرسول ووحد الله لا يجوز له موالاة من حاد الله ورسوله ولو كان أقرب قريب (١).

ثالثاً: أن الله تعالى لم يأمر العباد ولم ينههم لحاجة منه إليهم بل هو غني عنهم وإنها أمرهم ونهاهم رحمة ورأفة بهم لتهيئتهم لسعادة الأبد.

رابعاً: أن عبادتهم له سبحانه محض فضل منه عليهم لأنه هو الذي خلقهم وهيأهم لما خلقهم له وهداهم له وأعان من أطاعه فثواب طاعتهم له فضل منه عليهم وهم يتحملون شؤم معصيتهم فمن أثابه الله فبفضله ومن عاقبه فبعدله.

خامساً: أنه سبحانه هو المنعم بإرسال الرسل وإنزال الكتب وشرح الصدر للإسلام وهو المنعم بإيجاد الإرادة والقدرة والحواس وغير ذلك من القوى التي يتحقق بها العمل فهو تعالى الدال على الهدى والمرغب فيه والمعين عليه.

سادساً: أن نعم الله على العباد أعظم من أن تحصى فلو قدر أن العبادة جزاء النعمة لم يقوموا بشكر قليل منها فكيف والعبادة من نعمه على عباده.

سابعاً: أن العباد لا يزالون مقصرين في حقه محتاجين إلى عفوه ومغفرته، فلن يدخل الجنة أحد بعمله، وما من أحد إلا وله ذنوب يحتاج فيها إلى مغفرته: ﴿وَلَوْ يُوَاخِذُ اللَّهُ ٱلنَّاسَ بِمَا كَسَبُواْ مَا تَرَكَ عَلَى ظَهْرِهِمَا مِن دَابَتَةِ وَلَكَ نُوْ يُؤَخِرُهُمْ إِلَى أَجَلِ مُسَمَّى فَإِذَا جَاءَ أَجَلُهُمْ فَإِنَ اللَّهَ كَانَ بِعِبَادِهِ عَلَى اللَّهَ كَانَ بِعِبَادِهِ بَصِيرًا ﴾.

فمن ظن أنه قائم بها يجب لله تعالى عليه وأنه غير محتاج إلى مغفرة ربه وهدايته وتثبيته وتوفيقه فهو ضال.

(١) تضمنت هذه المسألة أنه لا بد للمؤمن الذي هداه الله للإسلام وعصمه من الشرك لكي يثبت على دينه ويبرهن على صدق حبه وتعظيمه لربه وخوفه

والدليل قوله تعالى: ﴿ لَا تَجِدُ قُومًا يُؤْمِنُونَ بِاللّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ يُوَادُّونَ مَنَ حَالَةَ اللّهَ وَرَسُولَهُ وَلَوْ كَانُواْءَابِاءَ هُمْ أَوْ أَبْنَاءَ هُمْ أَوْ إِخْوانَهُمْ أَوْ إِخْوانَهُمْ أَوْ عَشِيرَ تَهُمُّ أَوْ اللّهِ وَرَسُولَهُ وَلَوْ كَانُواْءَابَاءَ هُمْ أَوْ أَبْنَاءَ هُمْ بِرُوجٍ مِنْ لَهُ وَيُدْخِلُهُمْ جَنّتِ أُولَتِهِ فَ قُلُوبِهُمُ الْإِيمَانَ وَأَيْتَدَهُم بِرُوجٍ مِنْ لَهُ وَيُدْخِلُهُمْ جَنّتِ أَوْلَتِهَا اللّهُ عَنْهُمْ وَرَضُواْ عَنْهُ أَوْلَتِهَا وَرَبُ اللّهِ هُمُ اللّهُ لِينَ فِيها رَضِي اللّهُ عَنْهُمْ وَرَضُواْ عَنْهُ أَوْلَتِهاكَ حِزْبُ اللّهِ هُمُ اللّهُ لِينَ فِيها رَضِي اللّهُ عَنْهُمْ وَرَضُواْ عَنْهُ أَوْلَتِهاكَ حِزْبُ اللّهِ أَلْكُونَ ﴾.

\*\*\*

اعلم - أرشدك الله لطاعته - أن الحنيفية (١) ملة إبراهيم: أن تعبد وحده مخلصاً له الدين، وبذلك أمر الله جميع الناس، قال تعالى: ﴿ وَمَا خَلَقْتُ ٱلِجَنَّ وَٱلْإِنسَ إِلَّا لِيَعَبُّدُونِ (٢) ﴾.

#### (١) فائدة: في معنى الحنف والحنيفية:

الحَنَفُ لغة: الميل، وشرعاً: هو الميل عن قصد على طريق الاستقامة – بلزوم التوحيد وترك الشرك والبراءة منه ومن أهله-، ولما كان أكثر الناس على الضلال صار الذي على التوحيد كأنه مائل عنهم فصار حنيفاً لاستقامته على التوحيد، والحق أنهم هم الذين مالوا عن فطرة الله التي فطر الناس عليها والشريعة التي هداهم إليها.

فالحنيفية ملة إبراهيم يجمعها أمران:

الأول: أن تعبد الله مخلصاً له الدين.

الثاني: أن تبرأ من الشرك والمشركين.

(٢) فائدة: العبادة لغة: هي الذل والانقياد والتطامن والخضوع.

والعبادة شرعاً تعرف بأحد اعتبارين:

أ- باعتبار العابد: فهي كمال الذل مع كمال الحب الذي ينشأ عنهما الخضوع والانقياد الاختياري لامتثال أوامر الله تعالى حباً له ورغبة في ثوابه واجتناب نواهيه عز وجل هيبة وتعظيماً له سبحانه وحذراً من عقابه.

باعتبار المتعبد به: فهي اسم جامع لكل ما يجبه الله ويرضاه من الأقوال
 والأعمال الظاهرة والباطنة.

ومعنى «يعبدون»: يوحدون، وأعظم ما أمر الله به: التوحيد (۱)، وهو إفراد الله بالعبادة.

وإنها سميت وظائف الشرع على المكلفين عبادات لأنها تؤدى لله تعالى على وجه المحبة والانقياد والذل لله تعالى رغبة في ثوابه، ورهبة من عقابه، فيخاف العبد ربه لما يعلم من عظمة شأنه، وعز سلطانه، ويجبه لما يعلم من غناه وكرمه وأفضاله وإحسانه. وبهذا يصير الإنسان عابداً لله تعالى، أي: منقاداً له اختياراً بامتثال أوامره رغبة في ثوابه واجتناب نواهيه رهبة من عقابه.

وتسمى العبادة توحيداً لأنه يقصد بها الله وحده ولا يتوجه بشيء منها إلى أحدُ سواه كائناً من كان.

أما العبادة الكونية فهي الخضوع القسري لأمر الله في الكون وهذه شاملة لجميع الخلق لا يخرج عنها أحد وحقيقتها: نفوذ مراد الله تعالى وأقداره فيهم وجريان أحكامه عليهم وصيرورتهم إلى ما حده لهم ووجههم كوناً إليه، قال تعالى: ﴿إِن كُنُ مَن فِي ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ إِلَا عَاتِي ٱلرَّمْنِ عَبْدًا إِنْ ﴾ الآية.

#### (١) فائدة: في التوحيد:

التوحيد لغة: مصدر وحد الشيء يوحده توحيداً أي جعل الشيء واحداً وهذا لا يتحقق إلا بنفي وإثبات فإن النفي وحده ليس توحيداً، والإثبات وحده لا يمنع المشاركة.

والتوحيد اصطلاحاً: هو إفراد الله تعالى فيها هو مختص به من فعله وملكه ووصفه وحقه، قال تعالى: ﴿ وَإِلَنَّهُ كُرْ إِلَنَّهُ وَحِدُّ لَا إِلَنَّهُ إِلَّا هُوَ ٱلرَّحْمَانُ ٱلرَّحِيمُ ﴾.

وقال تعالى: ﴿ اللَّهِ كَانَكُمُ أَخْكِمَتَ اللَّهُ مُّمَ فَصِّلَتَ مِن لَدُنْ حَكِيمٍ خَيدٍ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ إِنَّى لَكُمُ مِّنَهُ نَذِيرٌ وَبَشِيرٌ ﴿ إِنَّالَهُ مُ وقال تعالى: ﴿ وَلَقَدْ بَعَثْنَا فِي كُلِّ أُمَّةٍ إِنَّا اللَّهَ أَنْ اللَّهُ وَمِنْهُم مَّنْ هَدَى اللّهُ وَمِنْهُم مَّنْ مَنْ هَدَى اللّهُ وَمِنْهُم مَّنْ مَا اللّهُ وَمِنْهُم مَّنْ هَدَى اللّهُ وَمِنْهُم مَّنْ مَنْ هَدَى اللّهُ وَمِنْهُم مَّنْ مَنْ هَدَى اللّهُ وَمِنْهُم مَّنْ مَنْ هَدَى اللّهُ وَمِنْهُم مَّنْ مَا اللّهُ وَمِنْهُم مَنْ مَا اللّهُ وَمِنْهُم مَنْ مَا اللّهُ وَمِنْهُم مُنْ مَا اللّهُ وَمِنْهُم مَنْ مَا اللّهُ وَمِنْهُم مَنْ مَا اللّهُ وَمِنْ اللّهُ وَمِنْ اللّهُ وَمِنْ اللّهُ وَمِنْ اللّهُ وَمِنْ اللّهُ وَمِنْ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللهُ اللللللهُ الللللهُ الللهُ اللّهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللللّهُ اللللهُ الللهُ الللل

وإنها عرَّف الشيخ - رحمه الله تعالى - التوحيد - هنا - بأنه إفراد الله تعالى بالعبادة، لأن هذا النوع من أنواع التوحيد هو زبدة الرسالات الإلهية، وخلاصة الكتب السهاوية، وحق الله على العباد، وهو الذي حدث فيه اللبس، ووقعت فيه الخصومة بين المرسلين والمكذبين، فوقعت فيه المناظرات وتوالت عليه الآيات، وتنوعت في الدلالة عليه البراهين والدلائل القاطعات، ووجب من أجله الجهاد وتميز بحسب إخلاصه، أو الشرك به صالحوا العباد، من أهل الشرك والإلحاد والمتقون من الفجار، وأهل الجنة، من أهل النار، وإنها يمهد له ويستدل عليه بذكر توحيد الربوبية وتوحيد الأسهاء والصفات الذين هما توحيد الله تعالى بالفعل من الخلق والملك والتدبير والوصف، أي: أنه تعالى ذو الأسهاء الحسنى والصفات العلا: ﴿ لَيْسَ كَمِثْلِهِ عَنُ مَنَ التوحيد في الجملة، لتقريرهم بها أقروا به بحنس هذين النوعين من التوحيد في الجملة، لتقريرهم بها أقروا به ومطالبتهم بلازمه وهو أن يقروا الله تعالى بالإنفراد في الإلهية واستحقاق العبادة ويخلصوا له الدعاء والعبادة ليتجلى لهم وجوب عبادة الله وحده وبطلان عبادة غيره.

وأعظم ما نهى الله عنه الشرك (١): وهو دعوة غيره معه، والدليل قوله تعالى: ﴿ وَاعْبُدُوا ٱللَّهَ وَلَا تُشَرِّكُوا بِهِ مَا اللَّهَ وَلَا تُشَرِّكُوا بِهِ مَا اللَّهُ وَلَا تُشْرِكُوا بِهِ مَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا تُشْرِكُوا بِهِ مَا اللَّهُ وَلَا تُشْرِكُوا بِهِ مَا اللَّهُ وَلَا تُسْرِقُوا لِهِ مَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا تُشْرِكُوا بِهِ مَا اللَّهُ وَلَا تُسْرِقُوا لِهِ مَا اللَّهُ وَلَا تُسْرِقُوا لِهِ مَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا لَهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا لَهُ لَاللَّهُ وَلَا لَهُ اللَّهُ وَلَا لَهُ لَا لَهُ اللَّهُ وَلَا لَهُ لَا لَهُ إِلَّهُ إِلَّهُ إِلَّهُ إِلَّهُ إِلَّهُ اللَّهُ وَلَا لَهُ اللَّهُ وَلَا لَهُ اللَّهُ وَلَا لَهُ لَا لَكُولُ اللَّهُ وَلِهُ لَهُ اللَّهُ وَلَا لَهُ لَهُ إِلَّهُ إِلَّهُ وَلَا لَهُ لَكُولُ اللَّهُ وَلَا لَهُ لَا لَهُ اللَّهُ وَلَا لَهُ اللَّهُ وَلَا لَهُ لَا لَهُ إِلَّهُ إِلَّهُ إِلَّهُ إِلَّهُ إِلَّهُ اللَّهُ وَلَا لَهُ لَا لَهُ إِلَّهُ إِلَا لَهُ لَا لَهُ إِلَّهُ لَا لِلَّهُ إِلَّهُ إِلَّهُ إِلَّهُ لِلَّا لَهُ إِلَّهُ إِلَّهُ إِلَّهُ لَا لِللَّهُ إِلَّهُ إِلَّهُ إِلَّهُ لِلَّهُ إِلَّهُ إِلَّهُ إِلَّهُ إِلَّا لِلَّهُ إِلَّهُ إِلَّهُ إِلَّهُ لِللَّهُ إِلَّهُ إِلَّهُ إِلَّهُ لَا لِللَّهُ إِلّ

والتوحيد الذي دعت إليه الرسل ونزلت به الكتب نوعان:

#### ١ - توحيد في العلم والاعتقاد:

وهو إثبات حقيقة ذات الرب تبارك وتعالى وأسهائه وصفاته وأفعاله وتكلمه بكتبه وتكليمه لمن شاء من عباده وإثبات عموم قدره وقضاءه وحكمته في شرعه وأفعاله وفضله وعدله في جزائه، وكهاله في أسهائه وصفاته، وتنزهه عن النقائص والعيوب ومماثلة مخلوقاته وهذا التوحيد مقر به في الجملة من عامة الأمم.

### ٢- توحيد في القول والقصد أو في الطلب والإرادة:

وهو الإقرار والاعتقاد بتفرد الله وتعالى بالإلهية واستحقاق العبادة، وإخلاص العبادة له وحده والكفر والبراءة مما يعبد من دونه وممن عبد سواه.

فهذا التوحيد هو حق الله على عباده، وهو أول ما أمر الله به في القرآن في قوله تعالى: ﴿ يَنَأَيُّهَا النَّاسُ اعْبُدُواْ رَبَّكُمُ الَّذِى خَلَقَكُمْ وَالَّذِينَ مِن قَبْلِكُمْ لَعَلَّكُمْ تَتَقُونَ ﴾ الآية وهو الذي وقعت فيه الخصومة بين الرسل والأمم المكذبة.

(۱) فائلة: اعلم أن التوحيد والشرك ضدان لا يجتمعان، فإذا اجتمعا أبطل الشرك التوحيد، ذلك لأن التوحيد بناء والشرك هدم، فالشرك يهدم التوحيد ويبطله، فإنه محبط للعمل مخرج من دين الله عز وجل، مشقي لأهله في الدنيا والآخرة، ولذا توعد الله المشركين الكافرين بها لم يتوعد به أحداً من الظالمين؛ لأنه تنقص للربوبية وهضم لحق الإلهية وعدل برب العالمين.

أ- والشرك لغة: مأخوذ من الشركة وهي الاختلاط في الشيء، أي أن يكون الشيء مشتركاً بين اثنين فأكثر قال تعالى: ﴿ وَإِنَّ كَثِيرًا مِنَ الْفُلُطَاءِ لَيَنْ فِي الشيء مشتركاً بين اثنين فأكثر قال تعالى: ﴿ وَإِنَّ كَثِيرًا مِنَ الْفُلُكَاءِ لَيَنْ فَا اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ ومن معناه اللغوي الشركات في العقود والمعاوضات.

ويعرف الشرك شرعاً تعريفاً عاماً بأنه: تسوية غير الله تعالى بالله فيها هو من خصائص الله. قال تعالى عن أصحاب الجحيم: ﴿قَالُواْ وَهُمْ فِيهَا يَغْنَصِمُونَ ﴿ اللَّهِ وَهُو اتّخَاذَ تَاللَّهِ إِن كُنّا لَفِي ضَلَالٍ مُّبِينٍ ﴿ إِنْ أُسُوِّيكُمْ بِرَبِّ ٱلْعَلَمِينَ ﴿ إِنْ اللَّهِ وَهُو اتّخَاذَ نَدِ – أي: مثل مضاد – مع الله في عبادته، فقد سئل النبي عَلَيْ أي الذنب أعظم؟ – أي: جرماً وأكبر إثماً وعذاباً – قال على الله نداً وهو خلقك...» الحديث.

ب- والشرك نوعان:

أحدهما: شرك أكبر:

وهو عبادة غير الله تعالى معه أو من دونه قال تعالى في قصة إبراهيم عليه السلام أنه قال لأبيه: ﴿وَأَعْتَرِلُكُمْ وَمَا تَدْعُونَ مِن دُونِ اللّهِ ﴾، وقال تعالى: ﴿إِنَّكُمْ وَمَا تَدْعُونَ مِن دُونِ اللّهِ ﴾، وقال تعالى: ﴿إِنَّكُمْ وَمَا تَعْبُدُونَ مِن دُونِ اللّهِ حَصَبُ جَهَنَّهُ أَنتُمْ لَهَا وَرِدُونَ ﴾، وكذلك اتخاذ ند – أي: مثل مضاد – لله تعالى، فقد سئل النبي عليه أي الذنب أعظم؟ قال: «أن تجعل لله نداً وهو خلقك»، فهو كل شرك أطلقه الشارع وهو متضمن لخروج الإنسان وردته عن دينه. كدعاء الموتى – من الأولياء وغيرهم –، والاستغاثة بالمخلوقين في أمر لا يقدر عليه إلا الله، قال تعالى: ﴿وَالَّذِينَ تَدْعُونَ مِن دُونِهِ مَا يَمْلِكُونَ مِن قِطْمِيرٍ إلى قوله: وَيَوْمَ ٱلْقِينَمَةِ يَكُفُرُونَ بِشِرْكِكُمْ وَلا يُنْبِعُكَ مِثْلُ خَبِيرٍ ﴾ الآية.

#### الثاني: شرك أصغر:

هو كل ما جاء في النصوص تسميته شركاً وهو لا يخرج من الملة. كقول: لولا الله وأنت لكان كذا، وكالحلف بغير الله لفظاً، وكيسير الريا وكذلك كل ما كان وسيلة وذريعة إلى الشرك الأكبر.

#### ج- وكلاهما منه:

- ١-ظاهر جلي: وهو الشرك في الأقوال كدعاء غير الله ، والحلف بغير الله،
   والأفعال: كالسجود والذبح والنذر لغير الله.
- ٢-خفي: وهو الشرك في النيات: كالرياء وإرادة الإنسان بعمله الدنيا وأعمال القلوب كالتوكل على المخلوق، والخوف من أصحاب القبور، ومن الأحياء فيما لا يقدر عليه إلا الله.
  - د- الفروق بين الشرك الأكبر والشرك الأصغر:
- ١- الأكبر يخرج من الإسلام، والأصغر لا يخرج، ولكن ينقص الإسلام ويضعفه حتى يسهل الخروج منه.
- ٢- الأكبر يحبط أي: يبطل العمل كله ما سبقه وما لحقه وما قارنه -،
   والأصغر ينقص ما قارنه أو يحبطه دون ما سبقه أو لحقه.
  - ٣- الأكبر لا يغفر إلا بالتوبة منه، والأصغر مغفرته تحت المشيئة.
- ٤- من مات على الأكبر فقد حرم الله عليه الجنة ومأواه النار، ومن مات على الأصغر إن شاء الله عذبه وإن شاء غفر له، وإن عذبه فلا يخلد في النار، ولكن يعذب حتى يطهر من رجس شركه، وأما المشرك الشرك الأكبر فهو حالد مخلد في النار.

إذا قيل لك: ما الأصول الثلاثة (1).

(۱) فائلة: بدأ الشيخ – رحمه الله – في الأصول التي يبنى عليها الدين، فإن الأصل في اللغة هو: ما يبنى عليه غيره، وهذه الأصول ينبني عليها الدين كله لأنها الأساس، فمخالفتها هلاك وخسران ووجوب هذه الأصول معلوم بالنصوص من الكتاب والسنة وإجماع الأمة.

#### فمن أدلة وجوب معرفة هذه الأصول الثلاثة:

الأول: أن العمل الذي يتدين به لله تعالى طلباً للثواب عليه في الدنيا والآخرة لابد فيه من أمور:

- أ- أن يكون مقصوداً؛ فإن غير المقصود لا يسمى أعمالاً، ولا قيمة له ولا ثواب عليه.
  - ب- أن يبتغي به وجه الله تعالى فإن قصد به غير وجه الله تعالى فهو شرك.
- ج- أن يكون في أصله على وفق ما شرعه الله تعالى في كتابه وعلى لسان نبيه وعلى لسان نبيه وعلى لسان نبيه وعلى لسان نبيه وعلى إلى الله الله والله وال
- د- أن يكون في كيفيته على سنة النبي عَلَيْ فإنه إذا لم يتحقق فيه الإتباع للنبي عَلَيْ فإنه إذا لم يتحقق فيه الإتباع للنبي

الثاني: أن الإخلاص لله تعالى، والاستقامة على الشرع في كل ما يتعبد لله تعالى به ولإتباع النبي على في الكيفية من تحقيق الرضا بالله رباً وبالإسلام ديناً وبمحمد على نبياً ورسولاً.

الثالث: أن الميت يمتحن في قبره فيسأل عن هذه الثلاثة الأصول:

# التي يجب على الإنسان معرفتها (١٠).

أحدها: من ربك؟ وهو سؤال عن الإخلاص لله تعالى في القصد والنية.

ثانيها: ما دينك؟ وهو سؤال عن الاستقامة على شريعة الله في أصول العبادة.

ثالثها: من نبيك؟ وهو سؤال عن متابعته للنبي عليه في كيفيته ولزوم سنته.

الرابع: أن الأولين والآخرين يسألون يوم القيامة ثلاثة أسئلة، هي معنى هذه الثلاثة الأصول فيسألون:

أ- ماذا كنتم تعبدون؟ وهو سؤال عن الله تعالى وحقه.

ب- ماذا كنتم تعملون؟ وهو سؤال عن الاستقامة على الدين الذي شرعه الله تعالى لهم.

ج- ماذا أجبتم المرسلين؟ وهو سؤال عن إتباع النبي المرسل؟.

فأمرٌ يسأل عنه العاقل في قبره ويوم نشره وحشره لا يخفى وجوب العلم والعمل به وتحتمه.

فلا بد من الجواب عن السؤال، ولا بد أن يكون الجواب صواباً، ولا يكون ذلك إلا بمعرفة الله تعالى وعبادته بها شرع والبراءة من الشرك والبدع في أصل العبادة وكيفيتها، وسبيل ذلك توفيق الله تعالى للعبد ومن معالمه وآياته العلم والعمل بهذه الأصول.

فالعلم هو الدال على العمل والباعث على إخلاصه لله عز وجل والدوام عليه، والداعي إلى حسن الإتباع للنبي محمد ﷺ.

(١) ليس المراد مجرد المعرفة، التي هي العلم والقول، وإنها المراد المعرفة القلبية التي هي الخشية والتي تثمر الاعتقاد الصحيح والقول السديد والعمل الصالح والخلق الحميد. قال تعالى: ﴿ إِنَّمَا يَغْشَى ٱللَّهَ مِنْ عِبَادِهِ ٱلْفُلَمَآةُأُ إِنَّ ٱللَّهَ

عَزبِيزْ غَفُورٌ ﴿.

فقل: معرفة العبد ربه (۱)، ودينه (۲)،.....

### (١) فائدة: لمعرفة الله تعالى وقوة الإيبان به أسباب منها:

- ١-النظر في مخلوقات الله العلوية والسفلية فإن ذلك يدل على معرفة عظمة
   الله تعالى وتمام قوته وقدرته وعلمه وحكمته.
- ٢-النظر في آيات الله الشرعية التي أوحاها الله تعالى إلى نبيه ﷺ فإنها مشتملة على المصالح العظيمة والغايات الكريمة وهي في غاية الحكمة والإحكام ومنظمة لمصالح العباد في معاشهم ومعادهم.
- ٣- ومنها ما يلقيه الله تعالى في قلب المؤمن من معرفة الله تعالى يتدبر معاني أسهاء الله الحسنى وأوصافه العلى وأفعاله الحكيمة المحكمة.
  - ٤ ومنها تذكر ألوان نعم الله تعالى على الإنسان وسابق ألطافه بالعبد.

ومعرفة الله حقاً تقتضي اعتقاد تفرد الله تعالى بالإلهية كها تفرد بالربوبية وكهال التعلق به وترك ما سواه وعبادته عبادةً خالصة له وحده، وإنها تكون معرفة الله تعالى بالأدلة، وقد تعرف الله إلى عباده بآياته الكونية والشرعية ومخلوقاته، وما فيها من بديع الصنعة وإحكام الخلقة وبتدبيره الحكيم، ولطفه العميم.

ونبيه محمداً ﷺ (١) (٢)

الأصل الأول<sup>(٣)</sup>: معرفة الرب<sup>(4)</sup>،..

- (١) فائدة: معرفة الرسول عَلَيْ تقتضي إتباعه وحسن الإقتداء به، وترك مخالفته، وترك مشاقته، والعمل بسنته، فمعرفته تقتضي تمام الإقتداء به في عبادة الله.
- (٢) فائدة: فتبين بذلك أن الحاجة بل الضرورة تقتضي العلم والعمل بهذه الأصول؛ لأنها تبنى عليها صحة الأعمال وقبولها، فإن العمل:
  - ١ إذا لم يكن خالصاً لم يقبل لأنه شرك.
  - ٢- وإذا لم يكن على ما شرع الله لم يقبل لأنه بدعة في أصله.
  - ٣- وإذا لم يكن على سنة رسول الله علي لم يقبل لأنه بدعة في كيفيته.

فتشترط في صحة العمل هذه الأصول: الإخلاص، والمتابعة في المشروعية، والمتابعة في المشروعية، والمتابعة في الكيفية؛ فمثلاً السواك: تستاك به لأن الله شرعه من دينه، وابتغاءً لوجه الله، وإتباعاً لسنة نبيه ﷺ.

فهذا يدل على أن هذه الأصول الثلاثة يحتاجها المسلم في كل شئ.

- (٣) هذا شروع من المؤلف رحمه الله في بيان الأصل الأول.
- (٤) **فائدة**: في الأمور التي يعرف الله بها وهي تعرف الله تعالى بها إلى خلقه وجعلها شاهدة على توحيده دالة على قدرته وتعلمه وحكمته ورحمته، وهي نوعان:

الأول: آياته الكونية وهي المخلوقات العظيمة وما فيها من بديع الصنعة وبالغ الحكمة.

فإذا قيل لك: من ربك؟(1)، فقل: ربي الله الذي رباني(1)، وربى جميع العالمين(1).

الثاني: آياته الشرعية وما فيها من الصدق في الأخبار والعدل في الأحكام والاشتمال على تحصيل المصالح ودفع المفاسد.

الثالث: أسهاؤه وصفاته وأفعاله وما فيها من الحسن والكهال والحكمة والقدرة وآثارهما في الأنفس والآفاق.

الرابع: إنعام الله تعالى وأفضاله وأنواع ألطافه بعباده، فكم أسبغ تعالى من نعمه؟! وكم دفع من نقمه؟! وكم نفس من كرب؟! وكم كشف من ضر؟! وكم لطف في قضائه؟! وكم صرف من أنواع بلائه؟!.

(١) فائدة: الرب مطلقاً هو من له هذا الوصف:

الأول: من له الخلق والملك والتدبير لجميع الأمور.

الثاني: الإحاطة بجميع الخلق علماً وقدرة رحمة.

الثالث: من يستحق أن يعبد لما له من الكهال المطلق من كل وجه وبكل اعتبار.

(٢) أي: الذي اعتنى بي منذ كنت نطفة وفي حياتي إلى مماتي فخلقني أطوار، ورباني حتى كمل تربيتي.

(٣) العالمين جمع عالم، والعوالم كثيرة: منها عالم الملائكة وعالم الجن، وعالم الإنس، وعالم الطير، عالم الحوت إلى غير ذلك من العوالم التي لا يحصيها ولا يدبرها إلا الله، فهذه عوالم كلها الله خالقها وربها الذي يكملها ويدبرها لا خالق لها غيره ولا رب لها سواه ومصيرها إليه.

بنعمه (۱)، وهو معبودي ليس لي معبود سواه (۲).....

- (٢) **فائدة**: دلت على وجود الله تعالى ووجوب عبادته وحده لا شريك له جملة أدلة، منها:
- ب- دلالة العقل: وهي أن المخلوق لا يمكن أن يوجد نفسه لأنه كان معدوماً والمعدوم ليس بشيء حتى يوجد شيئاً، ولا يمكن أن يوجد صدفة لأن كل حادث لابد له من محدث ولأن وجود الموجودات المحدثات على نظام وتناسق وتآلف والارتباط التام بين المسبات وأسبابها يمنع يقيناً أن يكون وجودها صدفة إذ الموجود صدفة ليس على نظام في أصل وجوده فكيف يكون منتظاً حال بقاءه وتطوره فإذا لم توجد هذه المخلوقات نفسها ولم توجد صدفة تعين أن يكون لها موجود هو الله رب العالمين.
- ج- دلالة الشرع: فإن الكتب الساوية مملوءة بتقرير ذلك وما اشتملت عليه الكتب الإلهية من الأحكام المتضمنة لمصالح الخلق دليل على أنها من

<sup>(</sup>١) والذي هذا شأنه هو الإله الحق المستحق العبادة وحده.

والدليل قوله تعالى: ﴿ ٱلْحَـمَدُ لِلَّهِ رَبِّ ٱلْعَـكَمِينَ ﴾ (١)، وكل ما سوى الله عالم وأنا واحد من ذلك العالم (٢).

رب حكيم عليم بمصالح خلقه، وما جاءت به من الأخبار الكونية التي شهد الواقع بصدقها دليل على أنها من رب العالمين.

- د- دلالة الحس: وهي ما ثبت في الأخبار القاطعة والحوادث المشاهدة من إجابة الداعين وغوث المكروبين وآيات النبيين والمرسلين وكرامات الأولياء الصالحين من أظهر الأدلة على وجود رب العالمين.
- (۱) فأثنى الله على نفسه، بكماله في ذاته، وأسمائه وصفاته، ولعدله وفضله، وهو محمود في السماوات والأرض، ومن موجبات الحمد أن خلق هذه العوالم ورباها حتى ازدادت وتحت ثم تبدأ بالنقص، وأيضاً قول تعالى: ﴿إِنَّ رَبَّكُمُ اللَّهُ الَّذِي خَلَقَ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضَ. ﴾ الآية.
- (٢) في هذا الكلام بيان من الشيخ رحمه الله تعالى للأصل الأول وهو معرفة الله تعالى وخلاصته وفحواه:

أن الرب الحق الذي يجب أن يعبد وحده بالحق هو الله جل وعلا فإنه تعالى هو الذي خلق الإنسان وغيره من الأحياء فأحسن ما خلق وهيأ كل مخلوق لما خلقه له. وربى الإنسان، فنقله أطواراً من طور إلى طور، حتى بلغ به حد التهام، وأسبغ عليه الإنعام، وأعظم هذا الإنعام التربية الدينية – أي التهيئة ليكون عبداً لله تعالى من عباده الصالحين ومن ذلك.

١- أن خلق الإنسان على الفطرة وهي الميل إلى التوحيد إذا سلم من المؤثرات
 الخارجية كتربية الوالدين المنحرفة أو دعوات أهل الباطل.

- ٣- أن الله تعالى هو الذي وهب الإنسان العقل الذي إذا سلم من الهوى يجعله يميز بين النافع والضار من الأعمال وبين الحق والباطل من المعاني.
- ٤ أنه تعالى أقام عليه الحجة وأزال المعذرة ببعثته الرسول عليه وإنزال القرآن وتفصيل الشريعة وإبطال الشرك.
- ٥-ما أقامه سبحانه من أدلة التوحيد وآيات القدرة في الأنفس والآفاق وكلها شاهدة بأن الله وحده المتفرد بالخلق والملك والتدبير هو الرب الحق الذي يجب أن يعبد بالحق لأنه الملك الكبير الذي هو على كل شيء قدير وإليه المصر.

فربٌ هذه عنايته بالإنسان حيث غمره بالإحسان، وكذلك قد أحسن — سبحانه — إلى سائر الحيوان فهو الرب الذي يجب أن يفرد ويخص باعتقاد تفرده بالإلهية وأن يخلص له في العبادة كما انفرد واختص بالخلق والملك ولهذا قال تعالى: ﴿ الْحَكَمَدُ لِللَّهِ رَبِّ الْعَكَمِينَ لَيْ الْعَالَى وَعَلَمُ الْإِنْس، وعالم الملائكة، وعلام للمذه العوالم الكثيرة التي منها: عالم الجن، وعالم الإنس، وعالم الملائكة، وعلام الطير، وعالم الحوت، وغيرها كثير فهذه عوالم كلها خلقها الله تعالى ورباها.

والذي هذا شأنه هو الإله الحق الذي يستحق العبادة وحده ولهذا أثنى الله على نفسه، بأنواع كمالاته في ذاته، وأسمائه وتدبيره وأفعاله، وبعدله وفضله، وهو محمود أي مثنى عليه – مع الحب والتعظيم – في السموات والأرض،

فإذا قيل لك: بم عرفت ربك؟ فقل: بآياته (١)، ومخلوقاته، ومن آياته: الليل والنهار والشمس والقمر.

ومن موجبات الحمد أن خلق هذه العوالم ورباها حتى بلغت حد التهام ثم حكم عليها سبحانه بالنقصان والضعف ثم يعيدها مرة أخرى وهكذا قوله تعالى: ﴿ إِنَّ رَبَّكُمُ اللَّهُ الَّذِى خَلَقَ السَّمَوْتِ وَالْأَرْضَ فِي سِتَّةِ أَيَّامٍ ثُمَّ اَسْتَوَىٰ عَلَى الْمَرْشِ فِي سِتَّةِ أَيَّامٍ ثُمَّ اَسْتَوَىٰ عَلَى الْمَرْشِ يُعْشِي اليَّهَ النَّهُ رَبَّ اللَّهُ السَّمَوْتِ وَاللَّرْضُ وَالنَّجُومَ مُسَخَّرَتِ بِأَمْرِهِ اللَّهُ الْمَالَّةُ وَثِيتًا وَالشَّمْسَ وَالْقَمَرَ وَالنَّجُومَ مُسَخَّرَتِ بِأَمْرِهِ اللَّهُ الْمَالَةُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَلَيْ اللَّهُ ال

(۱) فائدة: الآيات جمع آية، والآية هي العلامة الدالة على الحق، وآيات الله تعالى هي دلائل علمه وحكمته وقوته وقدرته ووجوب توحيده سبحانه في أفعاله وأسمائه وصفاته وإلهيته ووجوب عبادته وحده بشريعته، وآياته تعالى شرعية – وهي القرآن –، وكونية وهي كثيرة، قال الحكيم:

تدل على أنه الواحد

وفي كل شيء له آية

فالله تعالى قد نصب على توحيده نوعين من الأدلة هما:

الأول: الكتاب المسطور: «وهو القرآن العظيم»، أعظم ما أيد الله تعالى به النبي على إلى الله الله يعلى الأنبياء والمرسلين وهو كله دعوة إلى إفراد الله تعالى بالعبادة كما انفرد بالخلق والإنعام.

الثاني: الكتاب المنظور: «وهو هذا الكون»، بها فيه من بديع الصنعة وإحكام الخلق وحسن التدبير فإنها دلائل متكاثرة ظاهرة على وجوب توحيد الله تعالى في إلهيته وعبادته كها انفرد في خلقه وملكه وتدبيره.

والشيخ - رحمه الله تعالى - قد استدل على معرفة الله تعالى بنوعين من الآيات:

فإحداهما: آيات متحركة تذهب وتجئ وهما: الليل والنهار والشمس والقمر، ففي اختلافهما وتعاقبهما وانتظامهما أبلغ الدلالة على علم وحكمة وقدرة وقوة خالقهما ووجوب الإقرار بعبوديته وتحقيق عبادته.

ثانيهما: آيات ثابتة أمام الإنسان وهما السموات والأرض وخلقهما أعظم من خلق الإنسان ففي ضخامة خلقهما وإحكامهما وما فيها من الجمال والمنافع أبلغ الدلائل على تفرد الله تعالى بالإلهية ووجوب إخلاص العبادة له والكفر بكل معبود سواه قال تعالى: ﴿هَلَا خَلْقُ ٱللَّهُ فَا رُونِ مَاذَا خَلَقَ ٱلَّذِينَ مِن دُونِهِ أَنْ مَن دُونِهِ أَنْ مَن دُونِهِ أَنْ مَن دُونِهِ أَنْ أَنْ مَن دُونِهِ أَنْ اللَّهُ فَا رُونِ مَاذَا خَلَقَ ٱللَّهِ مِن دُونِهِ أَنْ مَن دُونِهِ أَنْ اللَّهُ أَنْ أَنْ اللَّهُ اللَّهُ أَنْ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ اللَّ

وقال تعالى: ﴿ أَفَمَن يَغْلُقُ كَمَن لَا يَغْلُقُ أَفَلَا تَذَكَّرُونَ ﴾، وقال تعالى: ﴿ وَاللَّهُ مَا لَنَهُ رَبُكُمْ خَلِقُ كَمَن لَا شَيْءٍ لَا إِلَهُ إِلَّا هُوَ فَأَنَ تُؤْفَكُونَ ﴾ الآية.

(١) فائلة: دلت هذه النصوص التي أوردها المؤلف - رحمه الله تعالى - هنا على أمرين:

الأول: أن السموات والأرض، وما فيها وما بينها، والشمس والقمر، والليل النهار، وغيرها من الآيات أشياء مخلوقة مملوكة لله تعالى ليس لها من أفعال

# والرب هو: المعبود، والدليل قوله تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ ٱعْبُدُواْ رَبَّكُمُ (١)......

الربوبية ولا من خصائص الإلهية شيء، فلا تستحق شيئاً من العبادة والتعظيم وإنها الواجب أن يستدل بها على عظمة خالقها وقدرته وعلمه وحكمته ورحمته وعلى وجوب إفراده سبحانه في إلهيته وإخلاص عبادته وترك الشرك به والكفر بها عبد من دون الله تعالى كائناً من كان. وأن ينتفع بها جعل في هذه المخلوقات من المنافع.

الثاني: أن العبادة حق خاص بالله تعالى يجب أداؤه إليه ويحرم صرف شيء منه لغيره فإن التوحيد لله تعالى في العبادة حق وعدل وإن الشرك به سبحانه جور وظلم وإثم وشؤم، كما قال تعالى: ﴿ وَاعْبُدُوا اللّهَ وَلا تُشْرِكُوا بِهِ مَنْ مَا اللّهِ وَلا تُشْرِكُوا بِهِ مَنْ مَا اللّهِ وَقال سبحانه: ﴿ وَمَن اللّهِ وَقال سبحانه: ﴿ وَمَن يُنْكُ فِي اللّهِ وَقال سبحانه: ﴿ وَمَن يُنْتُرِكَ بِاللّهِ وَقَالُ سبحانه: ﴿ وَمَن يُنْتُرِكَ بِالله وَهُ وَالذّي خلقك ورباك ورباك بنعمه.

وقال ﷺ: «فإن حق الله على العباد أن يعبدوه ولا يشركوا به شيئاً، وحق العباد على الله أن لا يعذب من لا يشرك به شيئاً».

(۱) هاتان الآیتان بینتا: أن جمیع عقلاء الثقلین مکلفون بعبادة الله تعالی (فالناس) یدخل فیهم جمیع الناس، الرجال والنساء، وکذلك الجن، لأن الناسي من یأنس بغیره. فکأنه قال: یا أیها الجن والإنس اعبدوا ربکم، کها قال تعالی: وَمَا خَلَقْتُ الجِّنَ وَالْإِنسَ إِلَّا لِيَعَبُدُونِ (نَ الله تعالی هو أول أمر في القرآن، فهو أول أمر بأعظم مأمور به وهو التوحید من أعظم آمر وهو الله جل وعلا، وإنها کان أول أمر لان ما قبله أخبار، وأعظم مأمور، لأنه أعظم واجب علی المکلفین والآمر هو الله تعالی، والمعنی: ﴿اعْبُدُواْ رَبُّكُمُ ﴾، أي:

أفردوه بأفعالكم - التي شرعها لكم وتعبدكم بها من الدعاء والخوف وغيرها من أنواع العبادة، ومن هذه الأفعال والأعمال التي يتعبد بها أنواع: فمنها:

- أ- عبادات قوليه: كالشهادتين وتلاوة القرآن وتعليم العلم. والدعوة والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، والنصيحة، والتواصي بالحق والتواصي بالصبر.
- ب- عبادات قلبية: كالخوف والرجاء، والرغبة، والرهبة، والإنابة، والمحبة، والتوكل، ونحوها.
  - ج- عبادات بدنية: ذات أقوال وأفعال: كالحج والصلاة.
    - د- عبادة مالية: كالزكاة والذبح.
- ٥- عبادات تركية: يتقرب بتركها إلى الله عز وجل تعبداً له، بأن يترك ما حرم
   الله عليه مؤقتاً كالمفطرات في الصوم، أو أبداً كسائر المحرمات التي أمر الله
   بتركها واجتناب وسائلها.

فكل هذه العبادات وغيرها مما تعبد الله تعالى به الناس يجب قصد الله تعالى وابتغاء وجهه بها، ولهذا قال تعالى: ﴿يَنَأَيُّهَا النَّاسُ اَعْبُدُواْ رَبَّكُمُ الَّذِي خَلَقَكُمْ وَالْذِينَ مِن قَبْلِكُمْ لَعَلَّكُمْ تَتَقُونَ...﴾ الآية.

 تتحقق عبادة الله تعالى بامتثال أوامره قدر المستطاع، واجتناب نواهيه، والوقوف عند حدوده وكثرة ذكره، والتوبة إليه واستغفاره من التقصير في حقه رغبة ورهبة، وتلك هي التقوى التي تقي المكلفين العذاب وتهيئهم للثواب ومجاورة رب الأرباب في أكرم مثوى وأحسن مآب، قال تعالى: ﴿إِنَّ لِي مَقْعَدِ صِدْقٍ عِندَ مَلِيكٍ مُّقَندِمٍ ﴾ الآية.

فالتقوى هي الحكمة من خلقكم وسعادتكم وبتركها تتحقق شقوتكم.

- (٤) منبسطة مسهلة ذلولاً بساطاً مستقرة ممهدة تنامون عليها، وفيها سكن لأحيائكم، وكفاناً أي: قبوراً لأمواتكم.
  - (٥) أي: سقفاً مرفوعة.
- (٦) السماء هنا السحاب، فما علاك فهو سماء، والمطر سماء عند العرب لنزوله من العلو كما قال الشاعر:

وعيناه وإن كانوا غضاباً

إذا نزل السماء بأرض قوم

<sup>(</sup>۱) من تراب ثم من نطفة ثم من علقة ثم من مضغة ثم أخرجكم طفلاً، ثم بلغكم أشدكم، ثم استكمال أعماركم.

<sup>(</sup>٢) أي: والذي خلق الذين من قبلكم وآبائكم وأمهاتكم الذين هم أصولكم.

<sup>(</sup>٣) فائدة: فيها تتحقق به عبادة الله تعالى:

مَاآءً فَأَخْرَجَ بِهِ إِنَّ مِنَ ٱلثَّمَرُتِ (أَرِزُقًا لَّكُمْ فَكَلَا تَجْعَلُواْ لِلَّهِأَندَادًا (أَوَانتُمْ تَعَلَمُونَ وَإِنَّا اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّلِمُ الللللِّهُ اللَّهُ الللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ اللْمُواللَّالِمُ اللللْمُ اللَّهُ الللللْمُ اللللللْمُ الللللْمُ الللْمُ الللللللْمُ الل

(٢) أي، من النبات، كما قال تعالى: ﴿وَٱلسَّمَآءِ ذَاتِ ٱلرَّجْعِ - أي: المطر - ﴿ وَٱلْأَرْضِ ذَاتِ ٱلصَّدْعِ ﴿ وَهذا من آياتِ الله العظيمة.

وكثيراً ما يضرب الله تعالى مثالاً للوحي الذي ينزل من الله تعالى، فيثمر الخير في القلوب بالمطر الذي ينزل من السهاء فينتفع به الطيب من الأرض وينفع الناس، وكثيراً ما يذكر هذا في القرآن ، فيمثل أثر العلم الذي أنزل على رسول الله على القلوب بالغيث الذي ينزله على الأرض فينفع الناس، كقوله على الله مثل ما بعثني الله به من الهدى والعلم: كمثل الغيث الكثير، أصاب أرضاً، فكان منها طيبة قبلت الماء فأنبتت الكلأ والعشب الكثير، وكان منها أجادب أمسكت الماء فشرب الناس وزرعوا، وكان منها قيعان لا تمسك ماءاً ولا تنبت كلأ، فذلك مثل من فقه في دين الله فعلم وعلم، ومثل من لم يرفع بذلك رأساً ولم يقبل هدى الله الذي أرسلت به...» الحديث.

وهذا الحديث يبين موقف الناس من هذا الوحي.

(٣) فائدة: لما أمر الله تعالى جميع الناس بعبادته – وهو أول أمر وأعظم أمر في القرآن – مبيناً برهان استحقاقه للعبادة وحده وهو انفراده بأفعال ربوبيته وإنعامه عليهم نهى عن الشرك به، فقال جل وعلا: ﴿ فَكَلَا جَمْعَلُوا لِللهِ أَندادًا وَأَنتُمْ تَعَلَّمُونَ ﴾، أي: لا تجعلوا لله تعالى من خلقه أنداداً، أي: أمثالاً مضادين

<sup>(</sup>١) فأنبت به – أي: بالماء –.

قال ابن كثير -رحمه الله -: «الخالق للأشياء هو المستحق للعبادة»، وأنواع العبادة أمر الله بها، مثل: الإسلام والإيهان والإحسان،.....

تعطونهم بعضاً من حقه، وهذا لأن الشرك الذي هو التنديد أعظم الذنوب، كما قال على جواباً لمن سأله أي الذنب أعظم؟: «أن تجعل لله نداً وهو خلقك»، فهذا الشرك الأكبر هو أول ما نهى الله عنه وأعظم ما حرم الله على عباده وأشد ما توعد الله عليه بألوان من الوعيد وضروب من العقوبات لشناعته وفظاعته لأنه تعدِ على الله تعالى في حقه.

والمعنى: لا تجعلوا لله شركاء من خلقه تصرفون لهم شيئاً من العبادة التي هي خالص حقه، فإن الله تعالى هو الإله الحق المتنزه عن الشريك والند والمثال وذلك لأن المعبودات من دونه إما صالحون وأنبياء وملائكة يعبدون الله ولا يرضون أن يجعلوا شركاء لله تعالى، أو طواغيت وفجرة، أو جمادات: وكل هؤلاء لا يملكون نفعاً أو ضراً لأنفسهم ولا لغيرهم، وقد حرم الله تعالى عليكم أن تشركوا به أحداً من خلقه كائناً من كان والحالة أنكم تعلمون أن الله تعالى لا ند له في عبادته كما لا شريك له في خلقه وملكه وتدبيره وأسمائه وصفاته وغير ذلك من خصائصه.

(١) فائدة: بدأ الشيخ في تفصيل أنواع العبادة وأن منها: الاعتقادات والأعمال القلبية، والأقوال اللسانية، وأعمال الجوارح.

ويستنبط من أسلوب الشيخ - رحمه الله - ضابط للعبادة، وهو: أن العبادة كل قول أو فعل أو عمل قلبي أمر الله تعالى بإخلاصه له أو نهى عن قصد غيره به، أو أثنى على من فعله له، أو ذم وتوعد من توجه به إلى غيره، ومتى ما تقرر أن الشيء عبادة لله فصر فه أو شيء منه لغير الله شرك.

ومنه الدعاء<sup>(١)</sup>،.

(١) فائدة: الدعاء لغة: هو النداء والطلب، وشرعاً: سؤال العبد ربه – عن رغبة ورهبة – جلب ما ينفعه، ودفع ما يضره في العاجل والآجل أو هو سؤال الحاجة من أمر الدنيا والآخرة، والدعاء نوعان:

الأول: دعاء ثناء وهو أن يثني العبد على الله تعالى بصفات كماله ونعوت عظمته وجلاله كأن يقول: لا إله إلا الله أكبر كبيراً، الحمد لله كثيراً، سبحان الله العظيم فيثنى على الله تعالى بهذه الكلمات ونحوها مثل يا رب العالمين يا أرحم الراحمين تعبداً لله تعالى أي طلباً لثوابه أو توسلاً إلى الله تعالى في التماس حاجته.

الثاني: دعاء مسألة وهو طلب العبد الحاجات من الله تعالى وبهذا صار دعاء عبادة لأنه يتضمن الافتقار إلى الله تعالى، كأن يقول: ربي اغفر لي، وارحمني، وارزقني، وعافني، وهكذا واللجوء إليه واعتقاد أنه يقضي الحاجة لإحاطة سمعه وبصره وعظم غناه وسعة جوده وفضله وكمال قدرته.

وقد ذكر الشيخ – رحمه الله – الدعاء (أولاً)، لأن أكثر الشرك الواقع من الناس فيه فهو أكثر وأعظم ما يقع من أنواع الشرك، ودعاء الله وحده هو أعظم وأهم أنواع العبادة، وهو من العبادات القلبية لتوجه القلب إلى الله تعالى وثقته به، ومن العبادات اللسانية لذكر الله تعالى والضراعة إليه بطلب الحاجة، فإن كانت الحاجة مما لا يقدر عليها إلا الله فطلبها من الله توحيد، لاعتقاد الطالب بأن الله هو الذي يتصرف ويعطي، وطلبها من غير الله شرك أكبر يجتمع فيه الشرك في الربوبية والشرك في العبادة، أما إن طلب من المخلوق شيئاً يقدر عليه فلا شيء في ذلك لكن يجب أن يتعلق القلب بالله

والخوف (١)، والرجاء والتوكل (٢)،....

تعالى ويعتقد أنه وحده هو الميسر لذلك الأمر وإنها المخلوق سبب ووسيلة، فإن التفت القلب إلى المخلوق بشيء من الاعتهاد والثقة فقد أشرك شركاً أصغر.

(۱) فائدة: الخوف ذعر وانفعال يحصل بتوقع ما فيه هلاك أو ضرر أو أذى وقد نهى الله تعالى عن خوف أولياء الشيطان وأمر بخوفه وحده.

### والخوف ثلاثة أنواع :

الأول: خوف طبيعي جبلي: وهو الذي قام سببه - كخوف الإنسان من السبع أو النار أو الغرق أو العدو -، وهذا لا يلام عليه ما لم يحمل على ترك واجب أو فعل محرم - من غير إكراه ملجئ -؛ فإن حمل على شيء من ذلك من غير إكراه كان من الشرك الأصغر.

الثاني: خوف العبادة: وهو خوف مقرون بتعظيم وإجلال لله جل وعلا وهو الذي أمر الله به فلا يستحقه إلا الله تعالى.

الثالث: خوف سر: كأن يخاف من ميت أو غائب حي لا سبب له، أو حي حاضر في أمر لا يقدر عليه إلا الله تعالى، فهذا شرك أكبر مخرج من الملة لأنه سوى غير الله تعالى بالله فيها هو من خصائص الله إذ خاف من المخلوق خوفه من الله، فهو شرك في الربوبية وشرك في الإلهية والعبادة.

(٢) التوكل من الأعمال القلبية والعبادات الجليلة، وهو لغة: التفويض، وشرعاً: هو تفويض الأمر إلى الله تعالى اعتماداً عليه وثقة به وتسليماً لقضائه وقدره مع مباشرة ما شرعه الله وأباحه من الأسباب التي تنال بها المطالب وتدرأ بها الموانع. ومن توكل على الله كفاه، ومن توكل على المخلوقين أشرك وفاته كل

# والرغبة(١)، والرهبة والخشوع والخشية.....

مطلوبه أو بعضه. إذ لا يأتيه إلا ما كتب له، وقد أمر الله تعالى بالتوكل عليه وجعله شرط الإيمان، ووعد المتوكلين عليه بحسبه وكفايته، ونبه على حسن عاقبته عليهم في الدنيا وعظيم المثوبة لهم في الأخرى.

### (١) فائلاة: المحبة ثلاثة أنواع:

الأول: محبة الله تبارك وتعالى: محبة تعظيم وإجلال وهيبة هي أصل الإيهان فبكها لما يكمل وبنقصها ينقص، قال تعالى: ﴿ وَٱلَّذِينَ ءَامَنُوا أَشَدُ حُبًّا لِللَّهِ ﴾، وقال تعالى في صفة المؤمنين: ﴿ يُحِبُّونَهُ وَ يُحِبُّونَهُ وَ ﴾.

الثاني: محبة في الله تعالى: وهي محبة ما يحبه الله تعالى من الأقوال والأعمال والأشخاص والأماكن والأزمان، وهي أثر عن محبة الله تعالى ومكملة ومقوية لها.

الرابع: المحبة الطبيعية: كمحبة الشخص لوالديه وزوجه وأولاده ونحو ذلك مما يلائمه فهذه مباحة ما لم تحمل على ترك واجب أو فعل محرم، فإن حملت على ترك واجب أو فعل محرم، فإن حملت على ترك واجب أو فعل محرم من غير إكراه محقق أو غالب صارت شركا أصغر ينقص كمال الإيمان الواجب ويعرض للوعيد، كما قال تعالى: ﴿قُلَ إِن كَانَ ءَابَا وَكُمْ وَأَنْوَاكُمُ وَأَنْوَاكُمُ وَأَنْوَاكُمُ وَأَنْوَاكُمُ وَأَمْوالُ أَقْتَرَفْتُمُوهَا وَتِحَدَرُهُ وَعَشِيرُنُكُمُ وَأَمْوالُ أَقْتَرَفْتُمُوهَا وَتِحَدَرُهُ

تَغْشُونَ كُسَادَهَا وَمُسَكِنُ تَرْضُونَهَا أَحْبَ إِلَيْكُمْ مِنَ ٱللَّهِ وَرَسُولِهِ وَجِهَادٍ فِ سَبِيلِهِ وَتَرْبَصُواْ حَتَّى يَأْتِكَ ٱللَّهُ بِأَمْرِهِ وَاللَّهُ لَا يَهْدِى ٱلْقَوْمَ ٱلْفَسِقِينَ لَيْكَ ﴾.

وعلامة محبة الله ودليل كهالها كهال اتباع النبي ﷺ والمسارعة في الخيرات والحذر من السيئات والمبادرة بالتوبة من الخطيئات وثمرتها وفائدتها: حب الله تعالى لعبده ومغفرته له ورحمته إياه.

### من لوازم محبة الله تعالى:

١- حبة أولياء الله تعالى وكل ما يجبه الله تعالى من ملائكته وكتبه ورسله وأنبيائه وعباده الصالحين وما يجبه الله من الاعتقادات والأقوال والأعمال والأشخاص والبقاع.

٢ - وكراهة ما يكرهه سبحانه من الأشخاص والاعتقادات والأقوال والأعمال والبقاع ونحو ذلك.

من أسباب تثبيت محبة الله تعالى وزيادتها:

١ - قراءة القرآن وتدبره وسؤال الله.

٢- التقرب إلى الله تعالى بالنوافل بعد الفرائض.

٣- دوام اللهج بذكره تعالى والثناء عليه بها هو أهله ودعائه.

٤ - إيثار محابه تعالى على محاب خلقه.

٥- تدبر أسمائه وصفاته وأفعاله وسؤاله والثناء عليها بها:

٦- ذكر آلائه ونعمه وشكره والاعتراف بالعجز عن القيام بحقه.

## والإنابة (١) والاستعانة والاستعاذة والاستغاثة (٢)....

- ٧- كثرة استغفاره تعالى والتوبة إليه في كل الأحوال عما يعلم من الذنوب وعما
   لم يعلم من التقصير في الحق الذي لله عليه.
  - ٨- مجالسة الصالحين الذين يدعون رجم بالغداة والعشي يريدون وجهه.
- ٩- حضور مواطن الذكر وخلق العلم فإنها يزاد المرء بها علماً وهدى وحكمة وتقوى.
- ١- ذكر كرمه وجوده سبحانه حيث يجزي المحسنين بالإحسان والمسيئين من عباده بالعفو والغفران ويعطي على العمل اليسير الأجر الكبير ولا يتعاظمه ذنب أن يغفره ولا شيء أعطاه.
- (۱) فائدة: الإنابة هي الرجوع إلى الله تعالى بالقيام بطاعته واجتناب معصيته، وهي قريبة من معنى التوبة، فكلاهما عبادات لله تعالى، ومن صفات المؤمن، لكن بينهما فروق، منها:
  - ١- التوبة تكون من المذنب، والإنابة من المطيع المستقيم.
- الإنابة أخص من التوبة لما تشعر به من الاعتماد على الله وكمال اللجوء إليه، قال تعالى: ﴿وَأَنِيبُوا إِلَىٰ رَبِكُمْ وَأَسَلِمُوا لَهُ مِن قَبَلِ أَن يَأْتِيكُمُ ٱلْعَذَابُ ثُمَّ لَا قَالَ تعالى: ﴿ وَأَنْ يَالِيهُ وَاللَّهُ مُنْ يَبِينَ إِلَيْهِ وَاتَّقُوهُ وَأَفِيمُوا ٱلصَّلَوٰةَ وَلَا تَعَالى: ﴿ فَمُنْ يَبِينَ إِلَيْهِ وَاتَّقُوهُ وَأَفِيمُوا ٱلصَّلَوٰةَ وَلَا تَعَالَى: ﴿ لِكُلِّ عَبْدِ مُنْسِي ﴾.
   تَكُونُوا مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ الآية، وقال تعالى: ﴿ لِكُلِّ عَبْدِ مُنْسِي ﴾.
- (٢) فائدة: الاستغاثة: طلب الغوث، وهو الإنقاذ من الشدة، أي: طلب النجدة حال الشدة، وهي أقسام:

والذبح(١)...

الأول: الاستغاثة بالله عز وجل: وهي أخص أنواع العبادة وأفضلها وأكملها، وهو دأب النبيين والمرسلين وعباد الله الصالحين، كما قال تعالى: ﴿إِذَ تَسْتَغِيثُونَ رَبَّكُم فَاسَتَجَابَ لَكُم أَنِي مُمِدُكُم بِأَلْفِ مِن ٱلْمَلْتَهِكَةِ مُرّدِفِينَ ﴾، ومنه قول رسول الله ﷺ يوم بدر: «اللهم أنجز لي ما وعدتنى..» الخ.

الثاني: الاستغاثة بالأموات أو بالأحياء: فيها لا يقدر عليه إلا الله تعالى، وهذا شرك أكبر مخرج من الملة لأن المستغيث بهؤلاء إنها يستغيث بهم لما يعتقده فيهم من التصرف الخفي في الكون فيجعل لهم حظاً من الربوبية، قال تعالى: ﴿ أَمَن يُجِيبُ ٱلْمُضْطَرُ إِذَا دَعَاهُ وَيَكْشِفُ ٱلشُّوَءَ وَيَجْعَلُكُمْ خُلَفَاءَ ٱلأَرْضُ أَءِكَ مُ مُاللَّهُ قَلِيلًا مَا لَذَكَ وَنَ فَي اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ قَلِيلًا مَا لَذَكَ رُونَ فِي اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ قَلِيلًا مَا لَذَكَ رُونَ فَي اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ قَلِيلًا مَا لَذَكَ رُونَ فَي اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ اللللللِّهُ اللللِّهُ الللللِّهُ الللللِّهُ اللللِّهُ الللللِّهُ اللللِّهُ الللللِّهُ اللللْهُ الللللَّهُ اللللْهُ الللللِّهُ اللللِّهُ اللللِّهُ الللللَّهُ الللللِّهُ اللللْهُ الللللْهُ اللللْهُ اللللِّهُ اللللِّهُ اللللْهُ اللللْهُ الللْهُ اللللِّهُ اللللْهُ الللللْهُ الللللْهُ الللْهُ الللللْهُ اللللْهُ الللللْهُ الللللْهُ اللللْهُ الللللْهُ اللللْهُ الللللْهُ الللللللْمُ اللللْهُ الللللْهُ الللْهُ الللللْمُ الللللْمُ الللللِهُ اللللْهُ اللللْمُ اللللْمُ الللللِهُ الللللِهُ الللللْمُ ال

الثالث: الاستغاثة بالأحياء: الحاضرين العالمين القادرين فيها يقدرون عليه وهذا جائز وقد يجب، قال تعالى: ﴿فَٱسْتَغَنَّهُ ٱلَّذِي مِن شِيعَيْهِ عَلَى ٱلَّذِي مِن عَدُوِّهِ ﴾.

(١) فائدة: الذبح: هو إزهاق الروح ، والمراد به هنا: الذبح على وجه العبادة، بإراقة دم ما يؤكل لحمه – أي: ما تحله التذكية شرعاً –، ويقع على وجوه:

الأول: أن يكون بقصد التعظيم لله تعالى والتذلل له والتقرب إليه وعلى وفق ما شرعه سبحانه وهذا عبادة من أعظم العبادات وأجل القربات، ودليله قوله تعالى: ﴿فُلَ إِنَّ صَلَاتِي وَنُسُكِي وَعُياى وَمُمَاتِ لِلَهِ وَلِي الْمَالِينَ وَنُسُكِي وَعُياى وَمُمَاتِ لِلَهِ رَبِّ الْعَلَمِينَ اللَّي الآية، وهو أنواع:

والنذر(١)، وغير ذلك من أنواع العبادة التي أمر الله بها كلها.

- أ- الهدي والأضحية والعقيقة وهو أفضل الذبح.
- ب- ما يذبح إكراماً لشخص أو جماعة كإكرام ضيف ووليمة عرس ونحو ذلك وهذه الأمور إما واجبة أو مستحبة لقوله ﷺ لعبد الرحمن بن عوف: «أو لم ولو بشاة».
- ج- أن يقصد بالذبح الأكل والاتجار باللحم فهذا إذا كان على وفق الشرع فهو مباح ومع النية الصالحة يكون عبادة عظيمة، ودليله قوله تعالى: ﴿أَوَلَهُ يَرُوا أَنَا خَلَقْنَا لَهُم مِّمَا عَمِلَتُ أَيْدِينَا أَنْعَكَمًا فَهُمْ لَهَا مَلِكُونَ ﴾ الآية.

الثاني: أن يذبح تعظيهً لغير الله، وهو نوعان:

- أ- أن يتقرب به لغير الله من جبت أو جن أو نحوهما لتحقيق مطلوب أو دفع مرهوب وهذا شرك أكبر ودليله قوله ﷺ: «لعن الله من ذبح لغير الله ...» الحديث.
- ب- ما يذبح عند طلعة الزعيم ونحو ذلك، فهذه من عقائر الجاهلية ونوع من الشرك الأصغر.
- (١) فائدة: النذر هو: إلزام الإنسان نفسه بشيء من الأعمال أو النفقات تقرباً إلى الله عز وجل.
- وقد أمر الله تعالى بالوفاء بالنذر في قوله: ﴿ وَلَـيُوفُواْ نُذُورَهُمْ ﴾، وأثنى على الموفين به بقوله: ﴿ يُوفُونَ بِالنَّذِ ﴾ الآية، فدل على أنه عبادة يحبها الله تعالى ويجب أن يخلص له ولا يشرك معه فيها أحد غيره.

### والنذر الذي هذا شأنه نوعان:

الأول: ما يلزم بالشروع فيه، ومنه هدي التمتع والقران فإنها يجبان بالشروع فيها، وكذلك الأضحية فإنها تجب بتملكها وتعيينها، وكذلك العقيقة وهي نذر مستحب.

الثاني: ما يلزم بالالتزام به كأن يقول لله عليه كذا وهذا هو النذر عند الإطلاق، وهو لا يشرع ابتداؤه وإنها يستخرج به من البخيل ولكن يجب الالتزام به إذا كان طاعة وفيها يملك ابن آدم، لقوله عليه: «من نذر أن يطيع الله فليطعه»، ولقوله: «لا وفاء لنذر في معصية الله ولا فيها لا يملك».

فتبين مما سبق أن النذر عام فيدخل في كل عبادة لا خصوص النذر الذي يوجبه الإنسان على نفسه، وهو أنواع:

الأول: النذر الذي شرعه الله وأمر به: كالهدي، قال تعالى: ﴿وَلْـيُوفُواْ نُذُورَهُمْ مِن نَكَذْرِ ﴾ الآية، وكذا نُذُورَهُمْ مِن نَكَذْرِ ﴾ الآية، وكذا العقيقة، لأنها تذبح على وجه التقرب إلى الله تعالى.

الثاني: نذر الطاعة: وهو الذي جنسه قد شرعه الله تعالى من صلاة أو صيام أو صدقة فإذا ألزم الإنسان نفسه بشيء منه لم يوجبه الله عليه فيجب عليه الوفاء به لأنه طاعة لله تعالى وهو وإن كان مرخصاً فيه إلا أن ابتداءه غير محبوب، لقوله ﷺ: «إنه لا يأت بخير، وإنها يستخرج به من البخيل»، ولما فيه من إلزام النفس بشيء هي في عافية منه، ولأن مبناه على مقصوده فكأن الناذر لما استبعد حصول مقصوده شارط الله تعالى على النذر فكأن فيه سوء الظن بالله

عز وجل.

والدليل قوله تعالى: ﴿وَأَنَّ ٱلْمَسَجِدُ (') لِلَّهِ فَلَا تَدْعُواْ مَعَ ٱللَّهِ أَحَدَّ الْآَيَّ ، فمن صرف منها شيئًا لغير الله فهو مشرك كافر (''). والدليل قوله تعالى: ﴿وَمَن يَدْعُ مَعَ ٱللَّهِ إِلْكَهَا ءَاخَرَ لَا بُرُهَانَ لَهُ بِهِ عَ أَإِنَّمَا حِسَابُهُ عِندَ رَبِّهِ ۚ إِنَّهُ لَا يُفْلِحُ ('')ٱلْكَنفِرُونَ ('')﴾.

الثالث: نذر المعصية: كما لو نذر أن يشرب خمراً أو أن يقطع رحماً، فحكمه أنه لا يجوز الوفاء به، لقوله على: «ومن نذر أن يعصي لله فلا يعصه»، وفي وجوب كفارة اليمين عليه خلاف بين أهل العلم على قولين، والراجح أنه لا كفارة فيه لأنه على غير مراد الله ورسوله.

الرابع: النذر المباح: إذا نذر أمراً مباحاً، لكنه يشق عليه، كما لو نذر أن يمشي إلى مكة، أو لا يستظل أو أن يحمل والده على كتفه مسافة كذا فهو لا يوفي به ولكن يكفر عنه كفارة يمين، لأن الله لم يرد منه تعذيب نفسه.

الخامس: نذر اللجاج والغضب: وهو ما يلزم الإنسان به نفسه بسبب اللجاج والغضب، وهذا فيه كفارة يمين ولا يلزم الوفاء به.

- (۱) المساجد تعم موضع السجود، ومواطن العبادة، وأفعال العبادة: فلا تسجد بمواضع سجودك في المساجد بيوت العبادة فاعلاً ذلك لغير الله تعالى فإن السجود لغير الله شرك أكبر مخرج من ملة الإسلام.
- (٢) من صرف شيئاً من أنواع العبادة لغير الله تعالى فهو مشرك لأنه أشرك مع الله غيره في العبادة، وكافر لجحوده ما أوجب الله عليه من التوحيد، وهكذا الكافر كافر لجحوده ما أوجب الله عليه من التوحيد، ومشرك لأنه اتخذ إلهه هواه.
  - (٣) في الدنيا والآخرة.
- (٤) فنص الله سبحانه وتعالى على كفر من يدعو مع الله إلها آخر، والحال أنه لا برهان له به، أي: لا حجة له عليه وكل مشرك لا برهان له على الشرك، قال تعالى: ﴿ أَمْ أَنزَلُنَا عَلَيْهِمْ سُلطَنَا فَهُو يَتَكَلَّمُ بِمَا كَانُواْ بِهِ عَيْشَرِكُونَ ﴾ الآية، ولذلك نفى الله تعالى عنه الفلاح لكونه لا حجة له على شركه بل الحجة لله تعالى عليه.

وفي الحديث: "إن الدعاء مخ العبادة» (١). والدليل قوله تعالى: ﴿ وَقَالَ رَبُّكُمُ مُ الْحَدِيثِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللّ

وقد أبطل الله تعالى إلهية الآلهة التي تعبد من دونه بعدة براهين. منها:

- أ- أن هذه الآلهة المعبودة مع الله تعالى أو من دونه لا تخلق ولا تملك شيئاً ولا تجلب لعابديها نفعاً ولا تدفع عنهم ضراً ولا تحقق لهم نصراً، قال تعالى: ﴿ أَيُشْرِكُونَ مَا لَا يَخْلُقُ شَيْئًا وَهُمْ يُخْلَقُونَ ﴾ الآية، وقال تعالى: ﴿ قُلِ إِنَّ الْآيِنِ وَهَا لَا يَعْلَقُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ مَن دُون اللَّهِ لَا يَمْلِكُونَ مِنْقَالَ ذَرَّةٍ فِ السَّمَوَتِ وَلَا فِي الْأَرْضِ وَمَا لَهُمْ فِيهِمَا مِن شِرِكِ وَمَا لَهُ مِنْهُم مِن ظَهِيرٍ لَهُ ﴾ الآية.
- ب- أن هؤلاء المشركين مقرون بأن الله وحده هو الخالق الرازق الذي بيده ملك كل شيء وهو يجير ولا يجار عليه ولا ينجي من الكرب وعند الشدائد إلا هو وحده ولذلك يخلصون له الدعاء في الشدة، وهذا يستلزم أن يقروا له سبحانه بالإلهية ويخلصوا له في العبادة كما أفردوه بالربوبية والخلق والملك والتدبير.
- (۱) فائدة: الصواب: أن الدعاء هو: العبادة، لدلالة الأدلة على ذلك، كقوله تعالى: ﴿ وَقَالَ رَبُّكُمُ اَدْعُونِ آَسَتَجِبَ لَكُوْ إِنَّ الَّذِينَ يَسَتَكُمِرُونَ عَنْ عِبَادَقِ سَيَدَخُلُونَ جَهَنَّمَ دَاخِرِينَ ﴾، ولقوله ﷺ: «الدعاء هو العبادة»، أما الحديث الذي فيه: «الدعاء مخ العبادة» فهو حديث ضعيف، والشاهد من الحديث أن من دعا غير الله فقد جعل ذلك المدعو بمنزلة الله، وهذا شرك أكبر.
- (٢) ومما يدل على أن الدعاء عبادة، قوله تعالى مخبراً عن إبراهيم عليه السلام أنه قال لأبيه وقومه: ﴿وَأَعْتَزِلُكُمْ وَمَا تَدْعُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ وَأَدْعُواْ رَبِّ عَسَى ٓ أَلَّا أَكُونَ

- دلیل الخوف: قوله تعالى: ﴿ فَلا تَخَافُوهُمْ وَخَافُونِ إِن كُننُم مُّؤْمِنِينَ ﴾.
- دليل الرجاء: قول عالى: ﴿ فَهَن كَانَ يَرْجُواْ لِقَاءَ رَبِّهِ عَلَيْعُمَلَ عَمَلًا صَالِحًا وَلَا يُشْرِكُ بِعِبَادَةِ رَبِّهِ أَحَدًا ﴾.
- ودليل التوكل: قول تعالى: ﴿ وَعَلَى ٱللَّهِ فَتَوَكَّلُوا إِن كُنْتُم مُّ وَمِنِينَ ( عَلَى اللَّهِ وَقُول اللهِ فَهُوَ حَسَبُهُ وَ اللَّهِ فَهُو عَسَبُهُ وَ اللَّهِ فَهُو عَسَبُهُ وَ اللَّهِ فَهُو عَلَى اللَّهِ فَهُو عَسَبُهُ وَ اللَّهِ فَهُو عَلَى اللَّهِ فَهُو عَسَبُهُ وَ اللَّهِ فَهُو عَلَى اللَّهِ فَهُ اللَّهِ فَهُو عَلَى اللَّهِ فَهُ عَلَى اللَّهِ فَهُو عَلَى اللَّهِ فَهُو عَلَى اللَّهِ فَهُو عَلَى اللَّهِ فَهُو عَلَى اللَّهِ فَلَا اللَّهِ فَهُو عَلَى اللَّهِ فَهُو عَلَى اللَّهُ فَهُو عَلَى اللَّهُ فَهُو عَلَى اللَّهُ فَهُ وَاللَّهُ عَلَى اللَّهُ فَهُو عَلَى اللَّهُ فَا اللَّهُ فَالَهُ عَلَى اللَّهُ فَا اللَّهُ فَا عَلَى اللَّهُ فَاللَّهُ فَا عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَ
- ودليل الرغبة والرهبة والخشوع: قوله تعالى: ﴿ إِنَّهُمْ كَانُواْ يُسَكِرِعُونَ فِى اللَّهَ مُ كَانُواْ يُسَكِرِعُونَ فِى اللَّهَ مُرَاتِ وَيَدْعُونَنَا رَغَبًا وَرَهَبًا وَكَانُواْ لَنَا خَلْشِعِينَ (إِنَّ ﴾ (٢).

(١) أي: كافيه.

(۲) فلما أثنى الله عليهم بهذه الصفات دل على أنها من عبادة الله، وأنه يجب أن يتوجه بها إلى الله وحده، والشيخ إنها ساق هذه النصوص لإثبات أن هذه الأعمال عبادات للأمر بها أو للترغيب فيها أو بذم من يتركها أو مدح من يفعلها، وإذا تقرر أنها عبادات فإن صرفها أو صرف شيء منها لغير الله شرك أكبر مخرج من الملة ومخلد لمن مات عليه في النار ويحرم عليه الجنة وقد وقع في ذلك خلق كثير من المنتسبين للإسلام.

- ودليل الإنابة: قوله تعالى: ﴿وَأَنِيبُوٓا إِلَىٰ رَبِّكُمْ وَأَسْلِمُواْ لَهُ مِن قَبْلِ أَن يَأْتِيكُمْ وَأَسْلِمُواْ لَهُ مِن قَبْلِ أَن يَأْتِيكُمْ ٱلْعَنَابُ ثُمَّ لَا نُنْصَرُونَ ﴿ إِنَّ ﴾.
  - ودليل الاستغاثة: قوله تعالى: ﴿إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِينُ ﴾.
    - وفي الحديث: «إذا استعنت فاستعن بالله ».
    - ودليل الاستعادة: قوله تعالى : ﴿ قُلْ أَعُوذُ بِرَبِّ ٱلنَّاسِ ﴾.
- ودليل الاستغاثة: قوله تعالى: ﴿إِذْ تَسْتَغِيثُونَ رَبَّكُمٌ فَٱسْتَجَابَ لَكُمْ أَنِي مُمِدُّكُم بِأَلْفٍ مِّنَ ٱلْمَلَتَ كِكَةِ مُرْدِفِينَ ﴾.
- ودليل الذبح: قوله تعالى: ﴿قُلْ إِنَّ صَلَاتِي وَنُسُكِي وَعَيْاَى وَمَمَاتِ لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ لَيْ لَا شَرِيكَ لَمُ وَبِذَالِكَ أُمِرْتُ وَأَنَا أُوَّلُ ٱلمُسْلِمِينَ ﴾.
  - ومن السنة قوله عَلَيْهِ : «لعن الله من ذبح لغير الله».
- ودليل النذر: قوله تعالى: ﴿ يُوفُونَ بِالنَّذْرِ وَيَخَافُونَ يَوْمَا كَانَ شَرُّمُ مُسْتَطِيرًا ﴿ يَكُلُ اللَّهِ اللَّهِ عَالَى: ﴿ يُوفُونَ بِالنَّذْرِ وَيَخَافُونَ يَوْمَا كَانَ شَرُّمُ مُسْتَطِيرًا ﴿ يَكُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّاللَّا اللَّهُ الللَّا لَا لَا اللَّهُ اللَّا اللَّا لَا اللَّا

<sup>(</sup>۱) فلما امتدح الله الأبرار بالوفاء بالنذر بعد إيجابه دل على أن النذر عبادة يجب إخلاصها لله تعالى، وهذا لا يعارض الحديث الآخر: "إنها يستخرج به من البخيل" فالجمع: هو أن النذر يجوز ومرخص فيه فإذا نذر الإنسان نذر طاعة وجب عليه الوفاء به واستحق الثناء والأجر على ذلك؛ مع أن عموم النذر يدخل فيه هدي التطوع والقران في الحج لمن تلبس بها، وكذلك الأضحية لمن يدخل فيه هدي التطوع والقران في الحج لمن تلبس بها، وكذلك الأضحية لمن عينها، وفي ذلك قال الحق جل وعلا: ﴿ثُمَّ لَيُقْضُوا تَفَتَهُمُ وَلَيُوفُوا نَذُورَهُمُ وَلَيطُوفُوا بِالنَيْتِ الْعَتِيقِ إِنْ الله شرك. دل على أن النذر عبادة لله تعالى، فصر فه لغير الله شرك.

الأصل الثاني: معرفة دين الإسلام (1) بالأدلة (7)، وهو الاستسلام (7) (1)

- (۱) فائدة: هذا شروع من الشيخ في بيان الأصل الثاني: وهو معرفة دين الإسلام بالأدلة، فإن من عرف دين الإسلام حقاً أحبه فاغتبط به، ودخل فيه إن لم يكن من أهله فاستقام عليه، لأن العلم بحقيقة الدين ويسيره ومحاسنه وبركته على أهله وحسن عاقبته وعظم المثوبة عليه دنيا وآخرة. من أسباب قبوله وانشراح الصدر به والاستقامة لله تعالى عليه.
- (٢) أي: بالدليل، لأن العلم ما قام عليه الدليل، ولأنه لا يجوز العمل بها لا دليل عليه، وأنفع العلم ما نفع صاحبه في العاجلة والآجلة، وهو ما شرعه الله تعالى لعباده من العلم النافع والعمل الصالح المنير للبصائر المصلح للسرائر المجمل للظواهر. فلا تعبد الله إلا بها شرع مخلصاً له الدين، والله شرع لنا الإسلام ديناً، وقال: ﴿وَمَن يَبْتَغ غَيْرَ ٱلْإِسْلَامِ دِيناً فَلَن يُقْبَلَ مِنْهُ وَهُوَ فِي ٱلْآخِرَةِ مِنَ ٱلْخَسِرِينَ.
- (٣) فائدة: ما ذكره الشيخ هنا هو معنى الإسلام العام وهو الاستسلام لله ظاهرً وباطناً، وهو التوحيد لله تعالى بالإرادة والقصد والقول والعمل ابتغاء مرضاته ومثوبته، وكل الرسل بعثوا بالإسلام يدعون الناس إلى الإسلام ويخاطب أحدهم أمته قائلاً: «أنا من المسلمين»، لكن اختلفوا في الشرائع، قال تعالى: ﴿لِكُلِّ جَعَلْنَا مِنكُمْ شِرْعَةً وَمِنْهَاجًا ﴾، وقال تعالى للنبي عَلَيْ: ﴿ثُمَّ عَمَلْنَكَ عَلَى شَرِيعَةً مِن الأَمْرِ فَاتَيْعَهَا وَلا نَتَبِعَ أَمْواتَهَ الَّذِينَ لا يَعْلَمُونَ ( فَيَ ) ، وفي الحديث: «نحن معشر الأنبياء أبناء علات ديننا واحد وأمهاتنا شتى»، وقال تعالى: ﴿وَلَقَدْ بَعَثْنَا فِي حَمُلِ أُمْرِ قَالَةٍ رَسُولًا أَنِ اعْبُدُوا اللهَ وَاجْتَنِبُوا الطَّعْورَةُ ﴾.

وكذلك قد اتفقت الشرائع على بعض الأشياء غير التوحيد، وهي المذكورة إجمالاً في قوله تعالى: ﴿ وَقَضَىٰ رَبُكَ أَلَّا تَعْبُدُواْ إِلَّا إِيَّاهُ وَبِالْوَلِدَيْنِ إِحْسَنَاً...إلى قوله تعالى: ﴿ وَقَضَىٰ رَبُكَ مِنَ الْحِكْمَةُ وَلاَ يَعْعَلْ مَعَ اللهِ إِلهَاءَاخَر فَنُلْقَىٰ قوله تعالى: ﴿ وَلَى مِنَا الْحِكْمَةُ وَلاَ يَعْعَلْ مَعَ اللهِ إِلهَاءَاخَر فَنُلْقَىٰ فِي جَهَنَم مَلُوماً مَدْحُولًا لَيْنَ ﴾، ونحوها ما جاء في قوله تعالى: ﴿ وَقُلْ تَعَالَوَا أَتَلُ مَا حَرَّمَ مَلُوماً مَدْحُولًا لَيْنَ مَعْ الله إِلَا يَقْدُلُواْ أَلَا تُشْرِكُواْ بِهِ عَسَيْعاً وَبِالْوَلِدَيْنِ إِحْسَنَا وَلا تَقَلُلُواْ التَقْمَ مَن إِمَلَتَ عَمَّ مَن إِمَلَتَ عَمَّ مَن إِمَلَتَ عَمَّ مَن إِمَلَتَ مَعْ مَن إِمَلَتَ مَعْ مُن الْمَا الْمَالَقِيمَ مَن الْمَالَوَ الْمَنْ اللّهِ عَرَّمَ اللهُ إلاّ بِالْحَقِّ وَالْمَكُمُ بِهِ عَلَيْكُمُ وَصَلَكُم بِهِ عَلَيْكُمُ نَعْقِلُونَ وَلَا تَقْمُلُواْ النَّفَسَ الّتِي حَرَّمَ اللهُ إلاّ فِالْحَقِّ وَالْمَوْفُواْ وَلَوْ الْمَلْمُ وَمَا مَلُ الْمَلِيمِ إِلّا بِالّتِي هِى أَحْسَنُ حَقَّ يَبَلُغُ الشُكُرُ وَصَلَكُم بِهِ الْمَلَوْلُ وَلَوْلُوا وَلَوْ وَلَوْلُوا وَلَوْ الْمَلْمُ فِي الْمَالُولُ الْمُؤْلُولُولُوا وَلَوْلُوا وَلَوْلُوا وَلَوْلُوا مَالَ الْمَلِيمِ اللّهُ اللّهُ إِلَا وَسَعَهَا وَإِذَا قُلْتُمُ وَالْمَالُ الْمَالُ الْمَالُلُ فَلَوْلَ وَلَوْلُوا وَلَوْلُوا وَلَوْلُوا وَلَوْلُوا مَالَ الْمَلْمُ اللهُ السَّمُ اللهُ الْمَالُولُ فَلَوْلُولُ وَلَوْلُوا وَلَوْلُوا وَلَوْلَى الْمُؤْلُولُ وَلَوْلُوا وَلَوْلُوا وَلَوْلُولُ وَلَوْلُوا وَلَوْلُوا وَلَوْلُولُ وَلَوْلُوا وَلَوْلُوا وَلَوْلُوا وَلَوْلُولِ الللهُ اللهُ اللهُو

وكذلك ما تضمنت وصية لقهان لابنه في سورة لقهان، وهي مشتملة على: الأمر بالتوحيد، وبر الوالدين، والإحسان إلى مستحقه، وأداء الحقوق إلى أهلها، وصيانة الأنفس والأعراض والأموال، والأمر بمكارم الأخلاق، والنهي عن ضد هذه الأمور من: الشرك والعقوق والقطيعة والبغي والتعدي على الناس في أنفسهم وأعراضهم وأموالهم وسائر حرماتهم، والنهي عن التفرق التكبر عليهم...الخ، وأصل ذلك كله الأمر بإقامة الدين والنهي عن التفرق فيه، وقاعدته الإخلاص لله تعالى بها شرع، وعلى الوجه الذي شرع، وترك الشرك والأهواء والبدع.

بالتوحيد (1)، والانقياد له بالطاعة والبراءة من الشرك وأهله، وهو ثلاث مراتب (1): الإسلام، والإيمان، والإحسان. وكل مرتبة لها أركان: المرتبة الأولى: الإسلام (7):

<sup>(</sup>۱) فائدة: وهذا التوحيد، هو سبب العزة والكرامة في الدنيا والآخرة، وتحقيقه بأن تفرد الله تعالى في خصائصه: في ربوبيته وفي أفعاله وأسهائه وصفاته، وتفرده تعالى بأفعالك أنت من العبادة بجميع أنواعها عن ذل وتواضع، فتجمع بين كهال الحب وكهال الذل؛ فإن العبادة هي الذل والانقياد لله تعالى بامتثال الأمر – ما استطعت – وترك ما نهى الله تعالى عنه، والصبر على أحكام الله القدرية في غاية من الحب لله تعالى والتعظيم له، فتفعل ما أمرك الله بفعله على الوجه الذي أمرك به، وتترك ما نهاك عن فعله على والجهه الذي شرعه، والصبر على ما قدره، فلا تشرك بربك أحداً، وتتبرأ من أهل الشرك الذين لم يقدروا الله حق قدره لا في أسهائه وصفاته وأفعاله وأنواع كهالاته، ولا في شرعه وآياته؛ بل جعلوا له سبحانه عُدلاء من خلقه، وسووهم به وأعطوهم بعض خالص حقه، وصدق الله العظيم إذ يقول: ﴿ثُمَّ الّذِينَ كَلَهُ مَا يَعْدِلُونَ ﴾.

<sup>(</sup>٢) يعني: أن دين الإسلام ثلاث مراتب، كل مرتبة أوسع من التي بعدها، والتي بعدها أكمل منها وأعلا شأناً وفضلاً، وهي: الإسلام، والإيهان، والإحسان، وسيفصل الشيخ - رحمه الله تعالى - بيانها لاحقاً.

<sup>(</sup>٣) وفسره النبي عَلَيْ بالأركان الخمسة، وهي الأقوال والأعمال الظاهرة الدالة عليه، وهو الاستسلام لله بالتوحيد - أي: الذل لله تعالى -، والانقياد له

# فأركان الإسلام خمسة (1): شهادة أن لا إله إلا الله، وأن محمداً رسول الله (٢)، .....

بالطاعة والبراءة من الشرك وأهله، فإذا حصلت هذه الثلاث صار مسلماً محكوماً بإسلامه ظاهراً، معصوم الدم والمال، فلا يحل دمه إلا بإحدى ثلاث: النفس بالنفس، والثيب الزاني، فالقتل العمد والزنى مما يوجبا القتل: قصاصاً، أو حداً – مع بقاء الإسلام –، والردة توجب القتل ردة. فالاستسلام لله تعالى والانقياد له بالطاعة والبراءة من الشرك وأهله علامات ظاهرة عملية تدل على استسلامه ظاهراً، وتوكل سريرته إلى الله تعالى لكن الثبات عليها وعدم التلون فيها يدل على صدقه في الاستسلام لله تعالى باطناً.

- (١) فعلى المسلم أن يأتي بأركان الإسلام الخمسة بشروطها فإن ترك شيئاً منها قوتل لا لقتله ولكن لإلزامه بها ترك، وإن فعل ذلك ترك إلا أن يأتي بشيء يوجب القتل، كقتل النفس التي حرم الله ونحو ذلك.
- (٢) فائدة: ومعنى شهادة أن لا إله إلا الله: الاعتقاد والإقرار والإخبار بأنه لا معبود بحق إلا الله، والالتزام بعبادة الله وترك عبادة ما سواه، ففي تلك الشهادة وتحقيق مقتضاها فعلاً البراءة من الشرك والكفر والبدعة في أصل الشرع.

وكذا شهادة أن محمداً رسول الله معناها: الإقرار والإخبار عن الاعتقاد بأنه رسوله الله، وأنه عبد لا يُعبد ورسول لا يُكذب، بل الواجب أن يصدق ويطاع ويتبع، فالشهادة للنبي على بالعبودية براءة من الغلو فيه على كغلو النصارى في المسيح عيسى بن مريم، والشهادة للنبي على بالرسالة براءة من التكذيب له والجفاء بحقه، وبراءة من البدعة في الدين في أصل الشرع وفي الكيفية، وهو مسلك اليهود مع عيسى ابن مريم ومحمد عليها أفضل الصلاة والسلام.

# وإقامة الصلاة(1)، وإيتاء الزكاة(7)، وصوم رمضان، وحج بيت الله.....

- (۱) فائدة: الصلاة عبادة بدنية، وهي أعظم براهين التوحيد الفعلية الظاهرة، بل هي من التوحيد لله ظاهراً، ولا تقبل إلا إذا توافق ظاهرها مع باطنها، لذا كانت قرينة الشهادتين.
- (٢) فائدة: في وجه الاقتصار على الشهادتين والصلاة والزكاة في إثبات الإسلام والإيمان:

الزكاة قرينة الصلاة في الكتاب والسنة في الذكر والمنزلة وهي عبادة مالية، وهذه الأركان الثلاثة – أعني: الشهادتين، والصلاة، والزكاة – كثيراً ما تذكر في النصوص جميعاً؛ لأن الشهادتين اعتقاد القلب وعمله وقول اللسان، والصلاة الشاهد الفعلي على التوحيد وبرهانه في الظاهر البدني، والزكاة عبادة مالية فهي برهان التوحيد المالي.

فإذا أتى بهذه الأركان الثلاثة فإن بقية شرائع الإسلام من جنسها وأقل وجوباً منها، فمن أتى بها على – الوجه المشروع – كان حرياً بأن يأتي بها هو من جنسها وأيسر منها لزوماً وكيفية.

ومن بذل ماله لله تعالى وفعل ما يشق على بدنه من أجله كان حرياً أن يجود بنفسه من أجل ربه، كيف لا والله تعالى قد اشترى هذه الأشياء منه، قال تعالى: ﴿ إِنَّ اللهُ اَشْتَرَىٰ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ الْفُسَهُ مِ وَامُولَهُمْ بِأَنَ لَهُمُ الْجَنَةُ وَامُولَهُمْ بِأَنَ لَهُمُ الْجَنَةُ وَعَالَىٰ فَعَالَىٰ اللهُ اللهُ مُ الْجَنَةُ وَاللهُ وَيُقَالِمُنَ وَيُقَالُونَ وَيُقَالِمُ اللهِ فَاللهُ عَلَيْهِ حَقَّا فِي اللّهِ اللهِ فَيَقَالُونَ وَيُقَالُونَ وَيُقَالُونَ وَيُقَالِمُ اللّهِ فَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَمَنَ أَوْفَى بِعَهِدِهِ مِنَ اللّهِ فَالسّتَبْشِرُوا بِبَيْعِكُمُ اللّهِ وَاللّهُ مَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللللللللللّهُ اللللللللللللللللللللللللللللللللللل

الحرام (١)، فدليل الشهادة (٦) قول عالى: ﴿ شَهِدَ اللَّهُ أَنَّهُ لَآ إِلَهَ إِلَّا هُوَ وَالْمَاكَتِكَةُ وَأُولُواْ الْفِلْمِ قَآيِمًا بِٱلْقِسْطِ لَآ إِلَهَ إِلَّا هُو الْعَرْبِيرُ الْحَكِيمُ، ومعناها: لا معبود (٣) بحق إلا الله وحده.

(۱) فائدة: الحج جهاد بدني ومالي، فالبدني من جنس الصلاة، والمالي من جنس الزكاة، وكل فرائض الإسلام من صلاة وزكاة ونحوها لا تقبل إلا إذا بنيت على الإخلاص لله تعالى في القصد والنية والمتابعة للنبي على في الأداء والكيفية، فالعبادات التي تعبد الله بها المكلفين أنواع:

الأول: ما هو بدني محض كالصلاة.

الثاني: ما هو مالي محض كالزكاة.

الثالث: ما هو ترك للمألوفات والمحبوبات كالصوم.

الرابع: ما هو مالي وبدني وترك المحبوب كالحج والجهاد في سبيل الله.

وهذا من ابتلاء الله تعالى للعباد؛ حتى يظهر حبهم لله تعالى وانقيادهم له وصبرهم على المكاره في أنواع العبادات ومختلف الأوقات والأحوال ابتغاء مرضاة الله عز وجل وهرباً من سخطه وألوان عقوباته.

- (٢) فائدة: شهادة أن لا إله إلا الله أكبر شهادة، لقوله تعالى: ﴿ قُلْ أَيُّ شَيْءٍ أَكَبُرُ شَهَدَةً فَي اللهُ أَكبُرُ شَهَدَةً لَا الله على الله أكبر شهادة لأنها شهادة بأعظم حق من أعظم شاهد وهو الله تعالى، على أعظم مشهود به وهو التوحيد.
- (٣) فائدة: معنى شهادة أن لا إله إلا الله: الإخبار القاطع عن الاعتقاد الجازم في قلب الشاهد بها أنه لا إله أي: لا معبود بحق إلا الله، وإخلاصه الدين

- لا إله: نافياً جميع ما يعبد من دون الله.
- إلا الله: مثبتاً العبادة لله وحده لا شريك له في عبادته كما أنه ليس له شريك في ملكه.

وتفسيرها الذي يوضحها قوله تعالى: ﴿ وَلِذْ قَالَ إِبْرَهِيمُ لِأَبِيهِ وَقَوْمِهِ ۚ إِنَّنِي بَرَآءٌ وَتَفْسِيرها الذي يوضحها قوله تعالى: ﴿ وَلِذْ قَالَ إِبْرَهِيمُ لِأَبِيهِ وَقَوْمِهِ ۗ إِنَّنِي بَرَآءٌ وَمَمَا تَعْبُدُونَ (١) فِي اللَّهُ مُ يَرْجِعُونَ ﴾. في عَقِيهِ ع لَعَلَهُمْ يَرْجِعُونَ ﴾.

وقوله تعالى: ﴿ قُلْ يَكَأَهُلَ ٱلْكِئْكِ تَعَالَوْا إِلَى كَلِمَةِ سَوَآءِ بَيْنَنَا وَبَيْنَكُمْ أَلَا نَعْبُدَ إِلَا اللهَ وَلَا نُشْرِكَ بِهِ عَشَيْنًا وَلَا يَتَّخِذَ بَعْضُنَا بَعْظًا أَرْبَابًا مِّن دُونِ ٱللَّهِ فَإِن تَوَلَّوْا وَلَا يَتَّخِذَ بَعْضُنَا بَعْظًا أَرْبَابًا مِّن دُونِ ٱللَّهِ فَإِن تَوَلَّوْا وَلَا يَتَخِذَ بَعْضُنَا بَعْظًا أَرْبَابًا مِّن دُونِ ٱللَّهِ فَإِن تَوَلَّوْا وَلَا يَتَخِذُ بَعْضُنَا بَعْظًا أَرْبَابًا مِن دُونِ ٱللَّهِ فَإِن تَوَلَّوْا وَمُعْدَالِهُ وَلَا اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ وَلَا اللهِ عَلَى اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ ا

ودليل شهادة أن محمداً رسول الله: قوله تعالى: ﴿ لَقَدْ جَاءَ كُمْ رَسُوكُ مِنْ مِنْ اللهِ عَلَيْكُمْ مَا عَنِيتُ مَ حَرِيطُ عَلَيْكُمْ بِاللَّمُوْمِنِينَ رَءُونُ لَنَا اللهُ عَنِينَ عَلَيْكُمْ بِاللَّمُوْمِنِينَ رَءُونُ لَنَا اللَّهُ اللَّهُ وَمِنِينَ كَاءُونُ لَنَا اللَّهُ اللَّا اللّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا

لله، والبراءة من الشرك وأهله، فمعناها: أي: لا رب معبود مستحق للعبادة إلا الله تعالى وحده لا شريك له، فكل مؤله معبود من دونه فإلهيته باطلة وعبادته باطلة، قال تعالى: ﴿ ذَلِكَ بِأَتَ ٱللَّهَ هُوَ ٱلْحَقُّ وَأَتَ مَا يَدْعُونَ مِن دُونِهِ هُوَ ٱلْمَا يَكُمُونَ مِن دُونِهِ هُوَ ٱلْمَا يَكُمُ وَأَتَ مَا يَدْعُونَ مِن دُونِهِ هُوَ ٱلْمَا يَ ٱللَّهُ هُوَ ٱلْعَلِيُ ٱللَّهَ هُوَ ٱلْعَلِي اللَّهُ هُوَ الْعَلِي اللهُ اللهُولِ اللهُ الل

<sup>(</sup>١) فهي بمعنى: (لا إله).

<sup>(</sup>٢) فهي بمعنى: (إلا الله).

<sup>(</sup>٣) أي: متوارثة في ذريته.

ومعنى شهادة أن محمداً رسول الله (۱): طاعته فيها أمر (۲)، وتصديقه فيها أخبر (۳)، واجتناب ما نهى عنه وزجر (۱)، وأن لا يعبد الله إلا بها شرع (۱).

- (۱) ما ذكره الشيخ رحمه الله هنا ليس هو معنى شهادة أن محمداً رسول الله؛ الإخبار القاطع عن وإنها هو لازمها، إذ أن معنى شهادة أن محمداً رسول الله: الإخبار القاطع عن اعتقاد الشاهد بها بقلبه أن محمداً على مرسل من عند الله بالحق، وأنه بلغ الرسالة وأدى الأمانة ونصح الأمة، فقد بلغ وبين كل ما أوحاه الله إليه، وأنه عبد الله ورسوله. وتحقيق ذلك: أن يطيع النبي على فيها أمر، ويصدقه فيها أخبر، ويجتنب ما نهى عنه وزجر، وأن لا يعبد الله إلا بها شرع، و إلا لم ينفعه ذلك الاعتقاد إذا لم يأت بهذا اللازم. وقوله سبحانه: ﴿ فَلْيَحْدُرِ اللَّذِينَ يُحَالِفُونَ عَنْ أَمْرِهِ الله أو راجحة، ولا ينهى إلا عها مفسدته كاملة أو راجحة وكل أمره أو نهيه تبليغ عن ربه لا من عند نفسه.
  - (٢) لقوله تعالى: ﴿ وَأَطِيعُواْ اللَّهَ وَأَطِيعُواْ ٱلرَّسُولَ ﴾.
- (٣) لأنه رسول والرسول لا يكذب، قال تعالى: ﴿ إِنَّ هُوَ إِلَّا وَحَى ۗ يُوحَىٰ ﴾، وقال: ﴿ وَلَوْ نَقَوَلَ عَلَيْنَا بَعْضَ ٱلأَقَاوِيلِ ﴿ لَيْ اللَّهُ عَالَى اللَّهُ عَلَيْنَا بَعْضَ ٱلأَقَاوِيلِ ﴿ لَيْ اللَّهُ عَالَى اللَّهُ عَلَيْنَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْنَا اللَّهُ عَلَيْنَا اللَّهُ عَلَيْنِ اللَّهُ عَلَيْنَا اللَّهُ عَلَيْكُولِ اللَّهُ عَلَيْنَا اللَّهُ عَلَيْكُولِي اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُولُولُ اللَّهُ عَلَيْنَا اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عِلْمُ اللَّهُ عَلَيْكُولُ اللَّهُ عَلَيْكُولُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُولُولُولِي اللَّهُ عَلَيْكُولُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُولُولُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُولُولُولُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُولِي اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُولُولُولُهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُولُولُولُكُ اللَّهُ عَلَيْكُولُولُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُولُولُولُولُولُكُ اللّهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُولُ اللَّهُ عَلَا عَلَالِكُولُ اللَّهُ عَلَيْكُ عَلَى اللّهُ عَلَا عَلَّا عَلَالَالِمُ عَلَا عَلَالَ عَلَا عَ
- (٤) أي: ما توعد على فعله تبليغاً عن ربه؛ ولأنه لا ينهى عن شيء ويزجر إلا إذا كان مضرّاً ومفسدته كاملة أو راجحة.
- (٥) لأنه هو المبين لشرع الله، كما قال تعالى: ﴿ وَأَنزَلْنَا ٓ إِلَيْكَ ٱلذِّكَرَ لِتُبَيِّنَ لِلنَّاسِ مَا نُزِلَ إِلَيْهِمْ وَلَعَلَهُمْ يَنفَكَّرُونَ ﴾، فلا تعبد الله إلا على الكيفية المأثورة عن الرسول على الكيفية المأثورة عن الرسول على قال تعالى: ﴿ لَقَدْ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ ٱللهِ ٱلسَوَّةُ حَسَنَةٌ لِمَن كَانَ يَرْجُوا ٱللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ عَلَى اللهِ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ عَفُورٌ رَحِيهُ ﴾. وقال تعالى: ﴿ قُلْ إِن كُنتُمْ تُحِبُونَ ٱللهَ وَاللهُ وَيَغِفْر لَكُمْ ذَنُوبَكُمْ وَاللهُ عَفُورٌ رَحِيهُ ﴾.

ودليل الصلاة والزكاة وتفسير التوحيد: قوله تعالى: ﴿ وَمَا أُمُ وَا إِلَّا لِيَعَبُدُوا اللَّهَ عُلِينَ اللَّهَ وَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ مَا أَمُ وَا إِلَّا لِيَعَبُدُوا اللَّهَ عُلِيمً اللَّهِ عَلَيْهُ وَيُوْتُوا الزَّكُوةَ وَذَالِكَ دِينُ الْقَيْمَةِ ( اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَالَالِكُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْكُوا اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَا عَلَيْهُ عَلَّا عَلَيْهُ عَلْهُ عَلَيْهُ عَلَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَّهُ عَلَيْهُ عَلَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَّهُ عَلَيْهُ عَلَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَّهُ عَلَيْهُ عَلّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَّهُ عَلَالًا عَلَالَاعِ عَلَا عَلَّهُ عَلَيْهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّا عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَيْهُ عَلَّهُ عَلَّا عَلَّهُ عَلَّا عَلَّا عَا

ودليل الصيام: قوله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا كُنِبَ عَلَيْتُمُ ٱلصِّيامُ كَمَا كُنِبَ عَلَيْتُمُ ٱلصِّيامُ كَمَا كُنِبَ عَلَى ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِكُمْ لَعَلَكُمْ تَنَّقُونَ ( ثَيْنًا ﴾.

ودليل الحج: قوله تعالى: ﴿وَلِلَّهِ عَلَى ٱلنَّاسِ حِجُّ ٱلْبَيْتِ مَنِ ٱسْتَطَاعَ إِلَيْهِ سَبِيلًا ۚ وَمَن كَفَرَ فَإِنَّ ٱللَّهَ غَنِيٌّ عَنِ ٱلْعَلَمِينَ (إِنِّي) (١).

المرتبة الثانية: الإيمان (٢): وهو بضع وسبعون شعبه، فأعلاها قول: لا إله إلا الله، وأدناها إماطة الأذى عن الطريق، والحياء شعبة عن الإيمان.

ب-والإيمان شرعاً: هو التصديق المستلزم لقبول الأخبار، والإذعان للأحكام، وقد دلت نصوص الشرع على أنه قول اللسان والقلب وعمله وعمل الجوارح، فأصله: التصديق بها جاء في الكتاب والسنة تصديقاً يستلزم القول والعمل، فهو اعتقاد وعمل باطني تنبني عليه الأقوال والأفعال الظاهرة، وهو – عند أهل السنة والجهاعة –: (قول باللسان واعتقاد بالجنان – أي: القلب – وعمل بالأركان، يزيد بالطاعة وينقص واعتقاد بالجنان – أي: القلب – وعمل بالأركان، يزيد بالطاعة وينقص

<sup>(</sup>۱) ساق الشيخ - رحمه الله - أدلة أركان الإسلام، وفيها: أنها واجب عيني على العبد بشروطها، وأنها قواعد الإسلام الأساسية وأركانه العملية، وهي التي تفرق بين المسلم وغيره، فلا إسلام بدون هذه الأركان.

<sup>(</sup>٢) فائدة: في تعريف الإيان لغة وشرعاً وأدلة:

أ- الإيان لغة: التصديق.

- بالعصيان). فيزيد حتى يتم ويكمل، وينقص بنواقصه حتى يتلاشى ويضعف، ويذهب جملةً ويبطل بارتكاب ناقض من نواقضه، قلتُ:
- أ- فمن أسباب زيادته: زيادة العلم وزيادة العمل. وتلاوة القرآن وصحبة الأخيار، وتذكر النعم والتفكر في خلق المخلوقات وأهوال يوم القيامة.
- ب- ولنقصانه أسباب، منها: الإعراض عن التعلم والذكر والجرأة على المعاصي، والتسويف بالتوبة، ومخالطة الفساق وترك الواجبات وعدم توقى الشبهات.
- ج- ومن نواقضه ومبطلاته: جحد معلوم من الدين بالضرورة، والاستهزاء بالله ورسوله وآياته، ودعاء غير الله، والتحاكم إلى غير شرع الله تسوية له بالشرع أو تفضيلاً له عليه أو اعتقاداً أنه يسوغ التحاكم إليه.

فهذا هو الإيمان عند أهل السنة والجماعة.

ومن الأدلة على أن الإيمان قول واعتقاد وعمل وأنه يزيد وينقص ما يلي:

- ب- الدليل على أنه اعتقاد: قوله تعالى: ﴿ عَامَنَ ٱلرَّسُولُ بِمَا أُنْزِلَ إِلَيْهِ مِن رَّبِهِ مِن وَبِهِ مِن وَبِهِ مِن وَاللَّهُ وَٱلْمُؤْمِنُونَ كُلُّ عَامَنَ بِٱللَّهِ وَمَلَتَهِكِنِهِ عَرَّسُلِهِ عَرَّسُلِهِ عَلَا نَفَرِّقُ بَيْنَ أَحَدٍ مِن رُّسُلِهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَرَّسُلِهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ ع

- ج- والدليل على أنه اعتقاد وعمل: قوله تعالى: ﴿ اللَّهِ مَا أَنْ الْبِرَّ أَنْ تُولُوا وُجُوهَكُمْ قَبَلُ الْمَشْرِقِ وَالْمَغْرِبِ وَلَكِنَّ الْبِرَّ مَنْ ءَامَنَ بِاللّهِ وَالْيَوْمِ الْلَّخِ وَالْمَلَيْكَةِ وَالْمَلَيْكَةِ وَالْمَلَيْكِينَ وَالْمَلَيْكِينَ وَالْمَلَيْكِينَ وَالْمَلَيْكِينَ وَالْمَلَيْكِينَ وَالْمَلَيْقِ وَالْمَلَيْكِينَ وَالْمَلَيْكِينَ وَالْمَلَيْقِ وَالْمَلَيْكِينَ وَالْمَلَيْكِينَ وَالْمَلَيْكِينَ وَالْمَلَيْكِينَ وَالْمَلَيْكِينَ وَالْمَلَيْكِينَ وَالْمَلَيْكِينَ وَالْمَلَيْكِينَ وَقُولُه وَالسَّلِيلِ وَالسَّلِيلِينَ وَفِي الرِّقَابِ وَأَقَامَ الصَّلَوةَ وَءَاتَى الزَّكُوةَ ﴾ الآية، وقوله السَّبِيلِ وَالسَّلِيلِينَ وَفِي الرِّقَابِ وَأَقَامَ الله وحده؟ » قالوا الله ورسوله لوفد عبد القيس: «أتدرون ما الإيمان بالله وحده؟» قالوا الله ورسوله أعلم، قال: «شهادة أن لا إله إلا الله، وأن محمداً رسول الله، وإقامة الصلاة، وإيتاء الزكاة، وصوم رمضان، وأن تعطوا من المغنم الخمس».
- د- ومن أدلة زيادته: قوله تعالى: ﴿ وَيَزْدَادَ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا إِيمَنَا ﴾ الآية، وقوله في صفة المؤمنين: ﴿ إِنَّمَا ٱلْمُؤْمِنُونَ ٱلَّذِينَ إِذَا ذُكِرَ ٱللَّهُ وَحِلَتُ قُلُوبُهُمْ وَإِذَا تُلِيتَ عَلَيْهِمْ ءَايَنَتُهُ زَادَتُهُمْ إِيمَانَا وَعَلَى رَبِهِمْ يَتَوَكَّلُونَ ﴿ إِنَّهُ الآية.
- ه- ومن الأدلة على نقصه: قوله على لنساء: «ما رأيتُ من ناقصات عقل ودين أغلب لذي لب منكن». وقوله على: «لا يزني الزاني حين يزني وهو مؤمن...» الخ الحديث. أي: وهو كامل الإيهان بل ناقص الإيهان فالمنفى هنا كهال الإيهان لا أصله.

وأركان الإيهان سنة: دل عليها قوله تعالى: ﴿ لَيْسَ ٱلْبِرَّأُن تُوَلُّواْ وُجُوهَكُمْ قِبَلَ ٱلْمَشْرِقِ وَٱلْمَغْرِبِ وَلَكِكَنَّ ٱلْبِرَّ مَنْ ءَا مَنَ بِٱللَّهِ وَٱلْيَوْمِ ٱلْاَحْرِ وَٱلْمَلَيْمِكَةِ وَٱلْكَتْبِ وَٱلْمَلَيْمِ عَلَيْهُ وَٱلْكَتْبِ وَٱلْمَلَيْمِ عَلَيْهِ وَٱلْكَتْبِ وَٱلنَّهُ مِقَدَرٍ ﴾.

ومن السنة أحاديث كثيرة منها: حديث جبرائيل – عليه السلام – عندما سأل الرسول ﷺ عن الإيمان قال: «أن تؤمن بالله وملائكته وكتبه ورسله وبالقدر خيره وشره». فالإيمان أن تقول: آمنت جازماً بذلك عاملاً بمقتضى ذلك.

وأركانه ستة: أن تؤمن بالله (۱)،.....

والإيهان أخص من الإسلام، لأنه عبادة قلبية. وهو أفضل من الإسلام لأن الإسلام يكون من البر والفاجر، والإيهان لا يكون إلا من الأبرار.

(١) فائدة: في بيان الركن الأول من أركان الإيمان:

الإيمان بالله تعالى: هو الاعتقاد الجازم والتصديق التام بأمور هي:

- أ- وجود الله سبحانه و توحيده: أي: اعتقاد تفرده تعالى في أفعاله كالخلق والملك والتدبير مطلقاً، لقوله تعالى: ﴿ إِنَ رَبَّكُمُ اللّهُ ٱلّذِي خَلَقَ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلأَرْضَ فِي سِنَّةِ أَيّامِ مُم ٱلسَّمَوَي عَلَى ٱلْمَرْشِ يُعْشِي ٱلْيَهَ ٱلنَّهُ رَبُّ السَّمَو وَٱلشَّمْسَ وَٱلْقَدَرَ وَٱلنَّجُومَ مُسَخَّرَتِ بِأَمْ إِنَّ اللّهَ ٱلْخَلْقُ وَٱلْأَمْنُ تَبَّارَكَ ٱللّهُ رَبُّ ٱلْمَالَمِينَ ﴾.
- ب- إفراده سبحانه بها ثبت له من الأسهاء الحسنى والصفات العلى والأفعال الحسنة الدالة على كهاله المطلق من جميع الوجوه والاعتبارات في ذاته وأسهائه وصفاته وأفعاله، والتنزه عن صفات النقص والعيب ومماثلة الخلق فيها هو من خصائصهم، لقوله تعالى: ﴿وَلِلّهِ ٱلْأَسْمَاءُ الْمُسَّىٰ فَادَعُوهُ بِهَا وَدَرُوا اللّهِينَ يُلْحِدُونَ فِي أَسْمَنَهِ مِن سَيُجْرَوْنَ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ اللّهِ ، وقوله تعالى: ﴿فَلْ هُو اللّهُ أَحَدُ لَيْ اللّهُ الصّمَدُ الله الصّميح قال أحد تعالى: ﴿وَلَمْ يَكُن لَهُ صُفُوا أَحَدُ الله الصّميح قال أحد الصحابة في هذه السورة :هي صفة ربي فأنا أحبها فأقره النبي على خلك، وقال تعالى: ﴿رَبُّ السَّمَوَتِ المَعْمَدُ اللّهِ مَا كَانُوا يَعْمَلُوا اللّهِ مَا اللّهِ وَقَالَ تعالى: ﴿وَلَمْ يَكُن لَهُ مَا اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللل

النصوص إثبات الأسماء والصفات لله تعالى، ونفي النقائص ومماثلة المخلوقات عنه سبحانه.

ج- واعتقاد أنه تعالى هو الإله الحق المعبود بحق الذي لا إله غيره ولا يستحق العبادة أحد سواه، قال تعالى: ﴿ وَإِلَنْهُ كُمْ إِلَكُ وَحِدُّ لَا إِلَكَ إِلَّا هُوَ الرَّحَمَنُ اللّهُ وَحِدُّ لَا إِلَكَ إِلّا هُوَ الرَّحَمَنُ اللّهُ رَبُكُمُ لَا إِلَكَ إِلّا هُوَ خَلِقُ الرَّحِيمُ اللّهُ وَعَلَى اللّهِ وقال تعالى: ﴿ ذَالِكُمُ اللّهُ رَبُكُمُ لَا إِلَكَ إِلّا هُوَ خَلِقُ الرَّحِيمُ اللّهُ وقال سبحانه: صَلَيْ شَيْءِ وَكِيلٌ اللّهِ. وقال سبحانه: ﴿ ذَالِكَ بِأَنْ اللّهُ هُو اللّهُ هُو الْحَقُ وَأَنَ مَا يَلْعُونَ مِن دُونِهِ هُو الْبَطِلُ وَأَنْ اللّهُ هُو الْحَقُ وَأَنْ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ

د- وإخلاص العبادة له بقصد التقرب إليه تعالى بكل ما شرع وعلى الوجه الذي شرع، والبراءة من الشرك والبدع، وذلك بالبراءة من كل معبود من دونه، وكل عبادة وعابد لغير الله، فإن المنفرد بالخلق والملك والتدبير وغيرهما من أفعال الربوبية، والذي له الكهال المطلق من جميع الوجوه، وبكل الاعتبارات في الذات والأسهاء والصفات هو الإله الحق المستحق للعبادة من خلقه، وعلى هذا اتفقت جميع الكتب الإلهية والرسالات السهاوية فإنها جاءت مقررة للمكلفين بتفرد الله تعالى بالربوبية والأسهاء الحسنى وصفات الكهال منزهة له سبحانه عن السمي والمثال مطالبة إياهم أن يقصدوه ويطلبوه بخالص النيات والدعوات وصالح الأقوال والأعمال في سائر الأحوال لينالوا ثوابه ويتقوا عذابه في الدارين.

وهذا الأصل هو أصل الأصول وأساس الملة وقاعدة الشريعة وشرط قبول العمل، فلا بد من معرفته وفهمه وتحقيقه بالقصد والقول والعمل والحذر مما يناقضه وينقصه ولزوم الاستغفار من ذلك والتوبة إلى الله عز وجل.

و ملائكته <sup>(۱)</sup>، ...

(١) فائدة: الركن الثاني: الإيمان بالملائكة - عليهم السلام -، ويتحقق بأمور:

أ- الإيمان بوجودهم ومادة خلقتهم وحكمة خلقهم:

وذلك بالإيان بأن لله تعالى ملائكة كراماً لا يحصي عددهم إلا الله تعالى، خلقهم الله من نور، وأوجدهم تبارك وتعالى لعبادته، وجبلهم على طاعته، ونزههم عن معصيته، وهم – عليهم السلام – محققون للحكمة من خلقهم، فهم يعبدون الله تعالى غاية العبادة ويطيعونه أكمل طاعة مشتغلون بتسبيحه وذكره ودعائه وتنفيذ أمره في ملكوته وخلقه فهم رسله في تدبير ملكه والسفراء بينه وبين رسله من البشر، قال تعالى: ﴿ عَلِي الْمَلَتَ عَلَى الْمَلَتَ عَلَى الْمَلَتَ عَلَى اللهُ ا

ب- الإيهان بها جاءت به نصوص الكتاب والسنة من أصنافهم ووظائفهم:
 فقد تواترت النصوص من الكتاب والسنة في بيان طوائف الملائكة – عليهم السلام –، وذكر الوظائف التي يقومون بها لله عز وجل وأنها كثيرة:

- ١- فمنهم: الموكلون بحمل العرش وعددهم ثمانية ملائكة.
  - ٢- ومنهم: ملائكة الوحي ورئيسهم جبرائيل.
    - ٣- ومنهم: خزنة الجنة، ورئيسهم رضوان.
  - ٤- ومنهم: ملائكة الأرواح ورئيسهم إسرافيل.
  - ٥- ومنهم: ملائكة الأرزاق ورئيسهم ميكائيل.
    - ٦- ومنهم: خزنة النار ورئيسهم مالك.
- ٧- ومنهم: الملائكة المعقبات المكلفون بحراسة الإنسان؛ فكل شخص موكل به أربعة من الملائكة ملكان يحرسانه بالليل وملكان يحرسانه بالنهار، ويجتمع الأربعة في صلاة الفجر وصلاة العصر.
- ۸- ومنهم: الحفظة الكتبة الذين يكتبون الحسنات والسيئات، فكل إنسان معه اثنان واحد عن يمينه يكتب الحسنات والآخر عن شهاله يكتب السيئات.
- ٩- ومنهم: السياحون الذين يحضرون حلق الذكر ومجالس العلم ويحفون قراء القرآن.
- ١ ومنهم: ملائكة مكلفون بالأرواح الذين ينفخون الأرواح في الأجساد ويقبضونها عند الموت، أرواح المؤمنين تقبضها ملائكة الرحمة، وملائكة العذاب تقبض أرواح الكافرين.
  - ١١ ومنهم: المنكر والنكير اللذان يسألان الميت في قبره.

وهم طوائف كثيرة ولهم وظائف كبيرة، وسادتهم ثلاثة: جبريل، وإسرافيل، وميكائيل، فهم أشرفهم ورؤسائهم.

ت- خلاصة مذهب أهل الحق في الملائكة:

فمذهب أهل السنة والجماعة في الملائكة ما يلى:

- ١- الإيمان بالملائكة، من ذكر الله تعالى من أسمائهم وطوائفهم تفصيلاً.
  - ٢- الإيمان بمن لم يسمهم الله ولم يذكرهم إجمالاً.
  - ٣- الإيان فيها دلت النصوص على أنهم يحضرون المسلم عنده.
- ٤- محبتهم واحترامهم والأدب معهم والأنس بهم وحسن التأسي بهم في دوام العبادة لله تعالى والاشتغال بذكره ودعائه.
  - ٥- الاعتقاد أنهم ليس لهم من خصائص الإلهية شيء.
- ٦- تنزيههم وتبرئتهم مما زعمه الكفار فيهم من: أنهم إناث، وأنهم بنات الله،
   تعالى وتقدس عن ذلك علواً كبيراً، أو أنهم يشفعون عند الله تعالى بغير إذنه، أو يشفعون لأحد ممن أشرك به.

فيؤمن أهل السنة بوجودهم وصفتهم وما ذكره الله تعالى ورسوله على واتفق عليه السلف الصالح من طوائفهم ووظائفهم وعلاقتهم بالمكلفين، وأنهم قائمون بأعمالهم خير قيام.

#### وهكذا فيتحقق الإيمان بالملائكة:

١. الإيمان بمكانتهم عند الله تعالى.

وكتبه (۱) ...

- ٢. الإيمان بمهامهم ووظائفهم التي دلت النصوص على تكاليفهم بها.
- ٣. الإيهان بأمانتهم وقوتهم في أداء ما كلفوا به وأنهم يؤدونه على وجه الكهال.
  - ٤. الحذر من الغلو فيهم وإعطائهم شيئاً من خصائص أو حق الإلهية.
- تبرئتهم مما نسبه إليهم أهل الجاهلية من أنهم بنات الله تعالى أو أنهم يشفعون عنده بغير إذنه أو يشفعون لمن أشرك به.
- ٢. الإيهان بصلتهم بك منذ نفخك الله روحاً في بطن أمك حتى وكل ملكان شهداء عليك، وآخران متعاقبان، ليحفظانك من أمر الله من الفجر إلى العصر، وآخران مثليهما من العصر إلى الفجر.

## (١) فائدة: الركن الثالث: الإيان بكتب الله المنزلة:

وهو الاعتقاد - الجازم والتصديق التام - بما يلي:

- ١-أن لله تعالى كتباً أنزلها على رسله هداية لخلقه متضمنة قواعد شريعته ومهات أحكامه.
- ٢- وتفصيلاً بها سمى الله تعالى منها كصحف إبراهيم، وصحف موسى وهي التوراة، والزبور الذي أنزل على داود، والإنجيل الذي أنزله على عيسى، وختمها سبحانه بالقرآن الذي جعله الله تعالى مصداقاً لما فيها من الحق وحاكماً مهيمناً عليها ومشتملاً على أحسن ما فيها وناسخاً لما لا تحتاج إليه هذه الأمة من أحكامها مغنياً عنها أبد الدهر.

- ٣- وأنه لا يعلم عدد هذه الكتب إلا الله.
- ٤ واعتقاد أنها كلها كلام الله حقيقة تكلم بها كما شاء وعلى الوجه الذي أراد.
- ٥- وأنها حق وصدق وأن ما تضمنته حق ونور وهدى لمن أنزلت إليه من الأمم مشتملة على الشرائع التي تعبد الله بها كل أمة فواجب على الأمة التي خوطبت بها الانقياد لها والحكم بها فيها والحذر من مخالفتها.
- 7- وأن نسخ الكتب الأولى بعضها ببعض حق كما نسخت بعض الشرائع التي في التوراة بالإنجيل.
  - ٧ وأن القرآن:
  - أ- نسخ جميع الكتب الساوية.
  - ب- وأغنى عنها فأنه اشتمل على خير ما فيها وأحسن منها.
    - ج- أنه كلام الله منزل غير مخلوق منه بدأ وإليه يعود.
- د- وأنه كله حق وصدق محفوظ بحفظ الله، لا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه تنزيل من حكيم حميد.

ويعتقدون أنه كله حق وصدق ونور وهدى وموعظة وذكرى وشفاءً وضياءً، فيجب العمل به وتصديقه، وامتثال أوامره واجتناب نواهيه، والوقوف عند حدوده، والعمل بمحكمه، والإيهان والتسليم لمتشابهه، والاعتبار بقصصه ومواعظه، والذب عنه، والنصح له ظاهراً وباطناً، وتلاوته آناء الله وآناء النهار تقرباً به إلى الله تعالى به والتهاساً لبركته وهداه، وأنه لا يجوز ابتغاء الهدى من غيره لا الكتب المنزلة السابقة ولا التنظيهات والتشريعات المخترعة المخالفة له.

ورسله(۱)،..

# (١) فائدة: الركن الرابع: الإيمان بالرسل عليهم الصلاة والسلام:

وهو الإيهان الجازم والتصديق التام بأن الله تعالى قد بعث أنبياءاً ورسلاً من الناس، أرسلهم الله تعالى لدعوة الناس إلى عبادته وحده لا شريك له والنهي عن الشرك به الذي هو عبادة الطاغوت، بعثهم الله تعالى مبشرين ومنذرين لئلا يكون للناس على الله حجة بعد الرسل وأمرهم الله بالبلاغ وكلفهم بالبيان والنصيحة وجعلهم شهداء على الأمم، كما قال تعالى: ﴿وَلَقَدَ بَعَثَنَا فِ بِالبيان والنصيحة وجعلهم شهداء على الأمم، كما قال تعالى: ﴿وَلَقَدَ بَعَثَنَا فِ الْبِيانِ وَالنصيحة وَ وَعَلَمُ اللهُ وَاجْتَنِبُوا الطَّعْوَتُ ، وقال سبحانه: ﴿ وَإِن اللهُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ اللهُ تعالى بعباده وإحساناً إليهم.

وأول الأنبياء والرسل أدم - عليه السلام -؛ فإنه صاحب شريعة بعثه الله إلى ذريته فهو أول نبي مرسل بطريقة خاصة بأهله وذريته، وأول الرسل بعد ظهور الشرك نوح - عليه السلام -، وآخر الأنبياء والمرسلين وخاتمهم محمد عليه من الأنبياء والرسل من لا يحصيهم إلا الله تعالى.

ذكر سبحانه منهم في القرآن خمسة وعشرين نبياً ورسولاً منهم إبراهيم وموسى وعيسى ونوح ونبينا محمد ﷺ، وهم أولو العزم من الرسل، مذكورون في قوله تعالى: ﴿ وَإِذْ أَخَذْنَا مِنَ النَّبِيِّينَ مِثْنَقَهُمْ وَمِنكَ وَمِن نُوحٍ وَإِنْرَهِيمَ وَمُوسَىٰ وَعِيسَى ابْنِ مَنْ مَمُ وَأَخَذْنَا مِنْهُم مِّيثُكُما عَلَيظًا ﴾.

والإيمان بالرسل يتحقق بأمور:

- أ- الإيمان بهم تفصيلاً بمن سمى الله منهم وقص من نبأه وفيها ذكر لنا من نبأهم وقصصهم ما فيه كفاية وعبرة -، وإجمالاً فيمن لم يسم ولم يقص عنه شبئاً.
- ب- واعتقاد صدقهم وتصديقهم وأنهم بلغو جميع ما أرسلوا به إلى أعمهم على الوجه الذي أمرهم الله به وأنهم بينوه بياناً واضحاً لا يسع أحد ممن أرسلوا إليه جهله ولا يحل تركه ولا مخالفته.
- ج- وأن الله تعالى أيدهم بالآيات البينات والمعجزات الواضحات الدالة على صدقهم حتى قامت بهم الحجة على الأمم ولم يكن لها عذر في تكذيبهم والإعراض عنهم وعما جاؤا به كل واجب على كل أمة واتباع نبيها الذي أرسل إليها.
- د- اعتقاد أنهم خير الأمم علماً وعملاً وأبرها قلوباً وأزكاها نفوساً وأكرمها أخلاقاً وأشرفها أنساباً وأعراقاً، وأن الله تعالى اختارهم لرسالته على علم.
- وخصهم الله بفضائل وفضل بعضهم على بعض وبرأهم من كل خلق رذيل.
- و- منهم معصومون من الكذب والخيانة والكتمان ومعصومون من الخطأ فيها يبلغونه من أمور الدين مطلقاً وما يرشدون إليه من أمر الدنيا جازمين ومن كبائر الذنوب وأما صغائرها فقد تقع منهم لكن لا يقرون عليها بل ينبهون بشأنها ويوقون لتوبة منها ومن الأمراض والأدواء الشوهة المنفرة للناس عنهم.
- ز- محبتهم واحترامهم وتعظيمهم ويعزرونهم ويوقرونهم ولا يغلون فيهم بل يعتقدون أنهم سادات عباد الله تعالى أكرمهم الله بالرسالة ووصفهم

بالعبودية في أعلى مقاماتهم وليس لهم من خصائص الربوبية والإلهية شيء.

- ح- أن دعوتهم من أولهم إلى أخرهم دعوة واحدة فكلهم دعوا إلى الإسلام وهو عبادة الله تعالى والذل له وترك مخالفته الشرك به ومخالفته كما اتفقوا على أصول الشرائع وكليات الأحكام وأمهات الأخلاق.
- ط- وهم من الإنس رجال، قال تعالى: ﴿ وَمَا آرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ إِلَّا رِجَالًا نُوْحِى الْمَالِمُ فَسَّعُلُوا أَهْلَ اللَّذِكْرِ إِن كُنْتُمْ لَا تَعْلَمُونَ ﴿ ثَنَّ مَ فَنَوْمِن بِأَنْهُم المبلغون عن الله المبينون للكتب المنزلة. وأولهم قيل آدم، ثم نبئ شيس، ثم إدريس، ثم أرسل نوح، ثم إبراهيم، ثم عيسى، ثم محمد، وبينهم ما شاء من الرسل، قال تعالى: ﴿ اللَّهُ يَصَطَفِى مِن الْمَكْيَ كَوْمُ لَا وَمِن النَّاسِ اللَّهُ سَمِيعٌ بَصِيرٌ ﴾.
- \* الإيمان المجمل بالرسل: الإيمان ببشريتهم وأنهم مخلوقون ليس لهم من خصائص الربوبية والإلهية، والتصديق الجازم ببعثهم إلى الأمم. وأنهم كلهم هداة مهتدون على الحق المبين. وأنهم جاءوا بالحق من عند رجم، وباتفاقهم على أصل الدين واختلافهم في الشرائع. وبأنهم بلغوا جميع ما أرسلوا به تبليغاً قامت به الحجة على الأمم. وأنهم منصورون مؤيدون من الله تعالى بالوحي وبالآيات وأن العاقبة لهم وأتباعهم. ويجب انعقاد تفاضلهم.
- ي- وأن الله تعالى ختمهم بسيدهم وإمامهم محمد على فيعثته برسالة عامة
   للجن والإنس وخالدة لا تنسخ ولا تبدل فلا نبي بعده فمن ادعى النبوة

واليوم الآخر(١)،..

أو صدقه فقد كفر ومن كذب رسلاً فقد كذب جميع المرسلين وكفر برب العالمين إلى أخر الدهر وكان من قبله يبعثون إلى قومه خاصة وبعث الله إلى الجن والإنس كافة.

ك- اعتقاد أن الله تعالى كما فضلهم على عامة الناس فقد فضل بعضهم على بعض فاتخذ الله إبراهيم خليلاً وكلم موسى تكليماً وخط له التوراة بيده وأتى عيسى بن مريم البينات وأيده بروح القدس، ورفع إدريس مكاناً عليا، قال تعالى: ﴿ يَنِكَ الرُّسُلُ فَضَلْنَا بَعْضَهُمْ عَلَى بَعْضِ مِنْهُمْ مَن كُلَّمَ اللَّهُ وَرَفَعَ بَعْضَهُمْ دَرَجَاتٍ وَءَاتيننا عِيسَى ابْنَ مَرْيَمَ الْبَيْنَاتِ وَأَيَّدْنَكُ بُوحِ الْقَدُسِّ وَلَوْ شَاءَ الله مَا اَقْتَتَلُوا وَلَكِنَ مَنْ بَعْدِهِم مِنْ بَعْدِهم مِنْ بَعْدِهم أَن الله عَلَيْكُ وَلَكِي الله عَلَيْكُ وَلَوْ شَاءَ الله مَا اَقْتَتَلُوا وَلَكِنَ الله الله عمداً خليلاً وهو أكمل من إبراهيم في الخلة وعرج به إلى السماء ليلة الإسراء والمعراج فأدناه الله تعالى إلى مكان يسمع فيه صريف الأقلام بالمقادير وكلمه الله كفاحاً وخصه بفضائل لا يلحقه فيها أحد إذ لم تعطى الأحد قله.

# (١) فائدة: الركن الخامس: الإيمان باليوم الآخر:

وهو يوم البعث والحشر والحساب والجزاء فيجب الاعتقاد الجازم والتصديق التام بصدق ما جاءت به النصوص من الكتاب والسنة، وأجمع سلف الأمة على ما يكون من شأن اليوم الآخر وما يجري فيه من الأهوال والأحوال وما يكون في العرصات إلى أن يستقر أهل كل دار في دارهم أهل الجنة في الجنة وأهل النار في النار في النار في النار على نحو ما جاءت به النصوص فيجب الإيمان بكل ما اشتمل عليه اليوم الآخر من:

#### أ- العث:

وهو إحياء الموتى بإعادة الأبدان ونفخ الأرواح فيها وقيامها لرب العالمين للحكم بينهم وفصل القضاء فيها اختلفوا فيه، وأخذ الحقوق لأهلها وتقرير الناس كل عامل بها عمل، وبيان صدق ما أخبرت به الرسل من أمر الآخرة وتصديق أهل العلم والإيهان وصدق شهادتهم بذلك، كها قال تعالى: ﴿وَأَقْسَمُوا بِاللّهِ حَهْدَ أَيْمَنِهِم للا يَبْعَثُ أَللّهُ مَن يَمُوثُ بَلَى وَعَدًا عَلَيْهِ حَقًا وَلَكِنَ أَكَ مَن يَمُوثُ بَلَى وَعَدًا عَلَيْهِ حَقًا اللّهِ وَلَيكِنَ أَكُ اللّهُ مَن يَمُوثُ بَلَى وَعَدًا عَلَيْهِ حَقًا اللّهِ وَلَكِنَ أَكُن اللّهُ مَن يَمُوثُ بَلَ اللّهُ مَن يَمُونُ لَكُ وَلَكِن اللّهُ مَن يَمُوثُ بَلَ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَكِنَ اللّهُ مَن يَمُوثُ بَلَ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ الللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللّهُ الللهُ اللّهُ الللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللهُ الللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللهُ الللهُ اللّهُ الللهُ اللّهُ الللهُ الللهُ اللّهُ الللهُ الللهُ اللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللهُ الللهُ الللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ ا

#### ب- الحشر:

وهو جمع الناس في موقف القيامة قال تعالى: ﴿وَاعْلَمُوا أَنَّكُمْ إِلَيْهِ الْمُنَا أَنَّكُمْ إِلَيْهِ الْمُنَا أَنَّكُمْ وَقَال اللَّهُ وَقَالَ اللَّهُ وَقَالَ اللَّهُ وَقَالَ اللَّهُ وَقَالَ اللَّهُ وَقَالَ اللَّهُ وَقَالَ اللَّهُ وَهُمْ أَحَدًا ﴿ وصح عن النبي ﷺ قوله: ﴿ أَيها الناس إنكم محشرون إلى ربكم حفاة عراة ﴿ أَي غير مختونين .

# ج- العرض والحساب:

وهو توقيف الله العباد على أعمالهم - قبل الانصراف من المحشر - خيراً كانت أو شراً.

\* فيعرض المؤمنون على ربهم تبارك وتعالى فيكررهم بأعمالهم ويستر عنهم ذنوبهم قال على: «إنها ذلك العرض ومن نوقش الحساب فقد هلك...» الحديث.

\* وأما الكفار فيناقشون بأعمالهم صغيرها وكبيرها قال تعالى: ﴿ يَوْمَ يَبْعَثُهُمُ اللَّهُ جَمِيعًا فَيُنْبَئُهُم بِمَا عَمِلُواً أَخْصَنهُ اللَّهُ وَنَسُوهُ وَاللَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ شَهِيدٌ ﴾، قال تعالى: ﴿ وَوَجَدُواْ مَا عَمِلُواْ حَاضِراً وَلَا يَظْلِمُ رَبُّكَ أَحَدًا ﴾.

\* فيحاسب الله الخلائق ويخلوا بعبده المؤمن يقرره بذنوبه، وفي الحديث: «لا تزول قدما عبد حتى يسأل...» الحديث، فالمؤمنون توزن حسناتهم وسيئاتهم ويقررون بثوابها ليظهر الفضل والعدل، وأما الكفار فلا يحاسبون محاسبة من توزن لهم حسنات أصلاً، ولكن يقررون بأعمالهم فتعد عليهم وتحصى ويوقفون عليها ويقررون بها فيعترفون بها.

## د- صحف الأعمال:

ثم تخرج للجميع كتب أعمالهم فتتطاير إلى أيدهم فآخذ كتابه بيمنه، وآخذ كتابه بشهاله من وراء ظهره، قال تعالى: ﴿فَأَمَّا مَنْ أُوتِ كِتَنبَهُ وَ يَنقَلِبُ إِلَى أَهْلِهِ عَلَيْهِ وَيَنقَلِبُ إِلَى أَهْلِهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْه مَسْرُورًا ﴿ وَأَمَّا مَنْ أُوتِيَ كِتَنبَهُ وَرَآءَ ظَهْرِهِ ﴾ ﴿ فَسَوْفَ يَدْعُواْ ثُبُورًا ﴾ وَيَصْلَىٰ سَعِيرًا ﴾ الآيات.

## ه- الموازين والوزن:

ثم ينصرف الناس إلى العرصة التي فيها الموازين، وهي موازين حقيقية (ميزان حقيقي له كفتان) لإظهار العدل والفضل، قال تعالى: ﴿وَنَضَعُ الْمَوَزِينَ ٱلْقِسَطَ لِيَوْمِ ٱلْقِيكُمَةِ فَلَا نُظَلَمُ نَفْسُ شَيْئًا وَإِن كَانَ مِثْقَالَ حَبَّةِ مِنْ خَرْدَلِ أَنَيْنَا بِهَا وَكَفَى بِنَا حَسِينَ ﴾ الآية، وقال سبحانه: ﴿فَمَن تُقُلَتُ مَوْزِينُهُ فَأُولَتِهِكَ ٱلَّذِينَ مَوْزِينُهُ فَأُولَتِهِكَ ٱلَّذِينَ خَسِرُوا أَنفُسَهُمْ فِي جَهَنَّم خَالِدُونَ آنَا الآية، فتوزن:

١- الأعمال لحديث: «سبحان الله والحمد لله تملآن الميزان».

٢- صحف الأعمال: «لحديث البطاقة».

العمال لقول النبي ﷺ: للصحابة رضي الله عنهم بشأن ابن مسعود رضي الله عنه: «تعجبون من دقة ساقيه لهما في الميزان أثقل من جبل أحد» وحديث: «يؤتى بالرجل السمين فلا يزن عند الله جناح بعوضة».

فيجب الإيمان بها جاءت به النصوص من مقدمات اليوم الآخر وما فيه من العرصات والأهوال والأحوال والجزاء، وتؤمن بأنه يوم الجزاء على الأعمال، قال تعالى: ﴿ لِيَجْزِى اللَّهِ السَّمُوا بِمَا عَمِلُوا وَيَجْزِى اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّ

وبالقدر خيره وشره (١).

(١) الركن السادس: الإيمان بالقدر خيره وشره:

### أ- تعريف القدر:

القدر لغة: هو الإحاطة بمقادير الأمور. وشرعاً: هو سبق علم الله تعالى بالأشياء قبل كونها على ما هي عليه، ثم كتابته تعالى لذلك ومشيئته لما كان أن يكون، ولما لا يكون أن لا يكون، وخلقه لكل مخلوق.

#### ب- حقيقة الإيان بالقدر:

الإيهان بالقدر هو الاعتقاد الجازم واليقين التام بأنه ما من شيء إلا وقد علمه الله وكتبه في الكتاب السابق وشاء وجود الموجودات وخلقها على وفق ما سبق به علمه وجرى به قلمه واقتضته حكمته من ترتيب المسببات على أسبابها، والممتنعات لوجود موانعها فيتحقق الإيهان بالقدر بالإيهان بدرجاته الأربع، وهي:

- ١- الإيمان بعلم الله السابق بما كان وما يكون وما سيكون وما لم يكن لو كان
   كيف يكون ويدخل في ذلك أفعاله تعالى وأفعال عباده قال تعالى: ﴿إِنَّ ٱللَّهَ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ ﴿
   بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ ﴿
- ٢- كتابة الله تعالى لكل ذلك العلم في اللوح المحفوظ، قال تعالى: ﴿وَكُلُّ شَيْءٍ فَعَلُوهُ فِي ٱلزَّبُرِ ۚ وَكُلُّ صَغِيرٍ وَكَبِيرٍ مُسْتَطَرُ ﴿ وَقَالَ سِبَحَانَهُ: ﴿ أَلَمْ تَعَلَّمُ أَنِ ٱللَّهُ يَعْلَمُ مَا فِي ٱلسَّمَآءِ وَٱلْأَرْضُ إِنَّ ذَٰلِكَ فِي كِتَنبٍ إِنَّ ذَٰلِكَ تَعْلَمُ أَن ٱللَّهُ يَعْلَمُ مَا فِي ٱلسَّمَآءِ وَٱلْأَرْضُ إِنَّ ذَٰلِكَ فِي كِتَنبٍ إِنَّ ذَٰلِكَ تَعْلَمُ أَن اللَّهُ يَعْلَمُ مَا فِي ٱلسَّمَآءِ وَٱلْأَرْضُ إِنَّ ذَٰلِكَ فِي كِتَنبٍ إِنَّ ذَٰلِكَ

- عَلَى ٱللَّهِ يَسِيرٌ ﴿ فَالَ عَلَيْهُ مَجْراً عَن رَبَّهُ تَبَارِكُ وَتَعَالَى: «وكتب في الذكر كل شيء...» الحديث.
- ٣- مشيئة الله تعالى النافذة وإرادته الشاملة، قال تعالى: ﴿ وَلَوْ شِئْنَا لَأَ تَيْنَا كُلَّ نَفْسٍ هُدُنْهَا ﴾، وقال تعالى: ﴿ وَلَوْ شَآءَ ٱللَّهُ مَا ٱقْتَتَلُواْ وَلَـٰكِنَّ ٱللَّهَ يَفْعَلُ مَا يُريدُ ﴿ قَالَ عَالَى: ﴿ وَلَوْ شَآءَ ٱللَّهُ مَا ٱقْتَتَلُواْ وَلَـٰكِنَّ ٱللَّهَ يَفْعَلُ مَا يُريدُ ﴿ قَالَ عَالَى: ﴿ وَلَوْ شَآءَ ٱللَّهُ مَا ٱقْتَتَلُواْ وَلَـٰكِنَّ ٱللَّهَ يَفْعَلُ مَا يُريدُ ﴿ قَالَ اللهَ عَالَى اللهَ اللهَ عَالَ اللهَ اللهُ اللهُ اللهَ اللهُ ا
- ٤- خلقه تعالى لكل شيء فلا خالق غيره كما لا رب سواه، والدليل قوله تعالى:
   ﴿ ٱللَّهُ خَلِقُ كُلِّ شَيْءٍ ﴾، وقوله تعالى: ﴿ وَخَلَقَ كُلَّ شَيْءٍ فَقَدَّرَهُ ،
   تَقْدِيرًا ﴾.

فلن يؤمن أحد بالقدر ولن يجد حلاوة الإيهان حتى يؤمن أن ما أخطأه لم يكن ليصيبه وما أصابه لم يكن ليخطئه، وأن ما فعله الناس فهو مقضي وأن كل حادثٍ وكل ما فعله الناس فهو مقضي قد فرغ منه، لقوله على المخت الأقلام وفي مطوية الصحف —» الحديث.

وقد دل على خلق الله تعالى لأفعال العباد أدلة، منها:

- ١ قوله تعالى : ﴿ أَللَّهُ خَالِقُ كُلِّ شَيْءٍ وَهُو عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ وَكِيلٌ ﴿ إِنَّ فَلا يخرج شيء عن خلقه سبحانه .
- ٧- قوله تعالى: ﴿وَاللَّهُ خَلَقَكُمْ وَمَا تَعْمَلُونَ ﴾، فأخبر تعالى عن خلقه لأعمال عباده خيرها وشرها. ووجه ذلك أن أعمال العباد ناتجة عن إرادات منهم وقدر وقعت بها تلك الأعمال والله تعالى خالق تلك الإرادات والقدر وخالق السبب خالق للمسبب، ولا ينافي ذلك جزاءهم عليها فإنهم إنها يجزون على استعمالهم ما حلق الله فيهم من الإرادات والقدر فإن يجزون على استعمالهم ما حلق الله فيهم من الإرادات والقدر فإن المسبب المسبب المستعمالية الله فيهم من الإرادات والقدر فإن المستعمالية المستعمالية الله فيهم من الإرادات والقدر فإن الله فيهم من الإرادات والقدر في الله فيهم من الإرادات والقدر في الله فيهم من الإرادات والقدر في الله فيهم من الله فيهم من الإرادات والقدر في الله فيهم من الإرادات والقدر في الله فيهم من الإرادات والقدر في الله في الله فيهم من الإرادات والقدر في الله فيهم من الإرادات والهدر في الله فيهم من الإرادات والقدر في الله فيهم من الإرادات والقدر في الله فيهم من الإرادات والقدر في الله فيهم من الإرادات والهدر في الهم الهدر في الله في الهدر في الله في الهدر في الله في الله في الله في الله في الله في الهدر في الله في الهدر في الله في الله في الله في الله في الهدر في الهدر في الله في اله في الله في الله في الله في اله في الله في اله في اله في الله في اله في اله في اله في اله في ال

استعملوها في الطاعة كانوا أهلاً للثواب، وإن استعملوها في المعصية كانوا مستحقين للعقاب، فأعالهم من الله خلقاً وإيجاداً، ومنهم تسبباً وكسباً، وثوابهم عليها فضل من الله، وعقابهم عدل منه سبحانه في مستحق العقاب ولا يظلم ربك أحداً.

وأفعال العباد كلها مقدورة، أي: معلومة لله تعالى بعلمه السابق ومكتوبة في اللوح المحفوظ ولم تقع منهم إلا بمشيئة الله وخلقه لكن فرق بين المحمود منها والمذموم فلكل فعل حكمه ولكل عمل جزائه:

أ- فيا وافق الشرع فهو طاعة لله تعالى إما واجبة أو مستحبة والله تعالى يحبها ويرضاها ويحمد فاعلها ويثيبه عليها وما خالف الشرع فهو معصية محرمة يسخطها الله تعالى ويسخط على فاعلها عمداً واختياراً ويذمه ويعاقبه.

فالقدر كله خير باعتبار أنه من الله تعالى فهو حق ولحكمة وهو دائر بين الفضل والعدل.

ب- وأما الشر في القدر فباعتبار شؤم قصد العبد المخالف للشرع، وما يصيبه من ضرر وعذاب بسببه، فالشر ليس في القدر والقضاء فإنها فعل الله تعالى وكلاهما حق وحكمة، وإنها الشر في المقدور والمقضي المخالف للشرع فالجزاء عليه حق وعدل فإن عفا الله تعالى عن العاصي فذلك فضل، وإن عاقبه فهو عدلٌ، فإن قدر الله تعالى حقٌ واقعٌ موقعه بحيث لا يصلح غيره بدلاً عنه، والله تعالى هو العليم الحكيم الذي يضع الأمور مواضعها اللائقة بها ولا يظلم ربك أحداً، ولا يتصرف تعالى سفهاً، وكل من اتهم الله تعالى في قدره وقضائه فقد طعن في علم الله تعالى وحكمته ورحمته، وطعن في ربوبيته وتدبيره لملكه، ومن أدلة ذلك قوله تعالى: ﴿مَآ أَصَابَ مِن مُصِيبَةٍ فِي ٱلْأَرْض وَلَا فِيَ أَنفُسِكُمْ ذلك قوله تعالى: ﴿مَآ أَصَابَ مِن مُصِيبَةٍ فِي ٱلْأَرْض وَلَا فِيَ أَنفُسِكُمْ

إِلَّا فِي كِتَبِ مِن قَبْلِ أَن نَّبْرَأُهَا ۚ إِنَّ ذَٰلِكَ عَلَى ٱللَّهِ يَسِيرُ ۚ فَ لِلَّا فِي كَيْلَا تَأْسَوْاْ عَلَىٰ مَا فَاتَكُمْ وَلَا تَفْرَحُواْ بِمَا ءَاتَلِكُمْ وَٱللَّهُ لَا يُحِبُّ كُلُّ شَيْءٍ خَلَقْتُهُ مِقَدِ ﴾. وقوله تعالى: ﴿ إِنَّا كُلَّ شَيْءٍ خَلَقْتُهُ مِقَدَدٍ ﴾.

فالله تعالى قدر المقادير فجعل لكل شيء ما يقابله وذلك هو ترتيب المسببات على أسبابها وإيجاد المتضادات لغايتها وحكمها، قال على النها الله من داء إلا أنزل له دواء علمه من علمه وجهله من جهله»، وقال على الله الله والبلاء يعتلجان بين السهاء والأرض فيغلب الدعاء البلاء» الحديث.

فالداء والدواء والدعاء والبلاء ونحو هذه الأمور كلها مما علمه الله تعالى وكتبه وشاءه وخلقه، وغلبة الواحد من هذه الأمور للآخر ودفعه له هو من تدبير الله تعالى لملكه وخلقه الواقع بعلمه وحكمته ومشيئته وقدرته والدائر بين رحمته وفضله وعدله.

فالواجب الإيمان بالقدر والعمل بالشرع قال تعالى: ﴿ وَقُلِ اعْمَلُواْ فَسَيْرَى اللَّهُ عَلَمُ وَالشَّهَ اللَّهُ وَرَسُولُهُ وَالْمُؤْمِنُونَ فَيُسَرَّكُمُ بِمَا كُنتُمُ عَلَمُ وَرَسُولُهُ وَالشَّهَادَةِ فَيُنَبِّثُكُمُ بِمَا كُنتُمُ تَعْمَلُونَ ﴾ الآية.

وقال على المحلوا فكل ميسر لما خلق له»، وقال على الحرص على ما ينفعك واستعن بالله ولا تعجز، فإن أصابك شيء فلا تقل: لو أني فعلت كذا لكان كذا، ولكن قل: قدر الله وما شاء فعل، فإن لو تفتح عمل الشيطان».

فلا يجوز إنكار القدر، ولا معارضته بالشرع، ولا والتواكل وترك العمل، ولا الاحتجاج بالقدر على المعاصي والكسل، ولا القول بالجبر فإن هذه كلها من ضلالات اليهود والنصاري والمشركين ومن بدع أهل الأهواء وزندقة الملحدين.

والدليل على هذه الأركان الستة قول عالى: ﴿ اللَّهِ وَالْمَانَ أَن اللَّهِ وَالْمَانَ عِلَا اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَّا اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَّهُ عَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَّالِ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللّلْمُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ اللّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَّالِقُلْمُ اللَّهُ عَلَا عَلَا عَلَا اللَّهُ عَلَيْ الللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَّهُ اللَّهُ عَلَّا اللَّهُ عَلَّ اللَّا

المرتبة الثالثة: الإحسان (٢)، ركن واحد، وهو أن تعبد الله كأنك.....

(١) فائدة: وجه ارتباط أركان الإيمان بعضها ببعض:

أولاً: أن الإيمان بها من الإيمان بالغيب.

الثاني: أنها أركان عملية ينبغي أن تستحضر في كل مقام وحال.

فيجب أن يعتقد: أنه ما يكون من حادثٍ ولا عملٍ من مكلف من كلمة أو نية أو فعل ونحو ذلك إلا والله تعالى قد علمه وتعبد المكلف بشأنه، وأن الملائكة تكتبه في الصحف، وأن الكتب اشتملت على حكمه نصاً أو معنى، وأن الرسل عليهم الصلاة والسلام بينوا ما اشتملت عليه الكتب بشأنه، وأن المكلف مجزي به في اليوم الآخر، وأنه كله واقع بقدرٍ سابقٍ وقضاءٍ لاحق، هكذا كل حادثٍ من حركةٍ أو سكون أو وجود أو عدم أو عمل من فعلٍ أو تركٍ. وبهذا يتبين لك الارتباط الوثيق بين أركان الإيان الستة الخ.

- (٢) فائدة: الإحسان: هو أن تعبد الله تعالى على أحسن وأكمل وجه تستطيعه، وهو أضيق وأعلى مراتب الدين وأفضلها وأكملها، ذلك:
- أ- لأن الإسلام هو الإسلام ظاهراً لله تعالى بالأقوال والأفعال الظاهرة المشهودة من الناس، وقد يكون الإسلام حقيقياً موافقاً للباطن وقد يكون نفاقاً، فالإسلام يشمل كل من نطق بالشهادتين وأتى بأركان الإسلام واجتنب نواقضه الظاهرة.

تراه<sup>(۱)</sup>،..

- ب- وأما الإيمان فهو الاعتقادات والأعمال الباطنة القلبية، فالإيمان ما وافق الباطن فيه الظاهر الشرعي وانقاد له.
- ج- فيتبين بذلك أن الإحسان أعلى المراتب لأنه يشمل الإحسان في عبادة الله تعالى والإحسان في معاملة خلقه ولا يكون ذلك إلا بموافقة الشرع مع إخلاص القصد وتحري السنة.
- \* فأهل الإحسان قليلون في أهل الإيهان، وأهل الإيهان قليل في أهل الإسلام، وأهل الإسلام قليل في أهل الشرك، ولهذا وصفوا في الحديث بأنهم كالرقعة في ذراع الحهار، وبالشعرة الحمراء في جلد الثور الأسود.

## (١) فائدة: حقيقة الإحسان أن تعبد الله تعالى في مقامين:

- مقام المشاهدة: وهي أكمل المرتبتين وأفضل المقامين وهي تقتضي كمال الإخلاص مع كمال الإحسان، فيؤديها أي: العبادة كأنه يشاهد الله، لأن الله إنها حال بين المؤمنين وبين رؤيته في هذه الحياة الدنيا، ليتميز من يؤمن بالغيب من غيره، ولأن النظر إلى وجه الله الكريم هو أعلى وأشرف نعيم الآخرة وهو جزاء تصديق الله تعالى والانقياد له، والتصديق بخبره ووعده.
- ب- ومقام المراقبة: أي: أن تستحضر أن الله يراك بأن تعتقد ذلك، وذلك يبعث على الخوف والوجل من الله عز وجل، وغاية الأدب ومرتبة المراقبة، أقل شأناً من مرتبة المشاهدة.

فإن لم تكن تراه فإنه يراك (١)، والدليل قوله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ مَعَ ٱلَّذِينَ ٱتَّقَواْ وَٱلَّذِينَ هُم شُحُسِنُونَ ﴾، وقوله: ﴿ وَتَوَكَّلُ عَلَى ٱلْعَزِيزِ ٱلرَّحِيمِ لَإِنْكُ ٱللَّذِي يَرَيكَ حِينَ تَقَوُمُ

فالحاصل: أن النبي عَلَيْ فسر الإحسان في قوله: «أن تعبد الله كأنك تراه فإن لم تكن تراه فإن لم تكن تراه فإن الم

١. مقام الشاهدة.

٢. مقام المراقبة.

ومن أسباب التحلي بهاتين المرتبتين: صحة العلم، وصحة النية، وحسن العمل، والاعتراف بالتقصير في حق الله تعالى والتوبة منه والتخلي عن ظلم الخلق، والإحسان إلى مستحقه منهم.

ويتحقق الإحسان في عبادة الله تعالى بأمرين:

الأول: بالإتيان بالواجبات وتكميلها بجنسها من النوافل المستحبات.

الثانى: باجتناب المنهيات واتقاء الشبهات.

ففي الإحسان في عبادة الله تعالى الصدق ظاهراً وباطناً والجمع بين حسن السريرة وجمال السيرة.

أما الإحسان إلى الخلق فيتحقق بأمرين:

أحدهما: كف الأذى عنهم.

والثاني: تحمل أذى المؤذين منهم والإحسان إليه ما كان في ذلك مصلحة راجحة.

(١) كما يدل على الإحسان قوله تعالى: ﴿ بَكَن مَنْ أَسَلَمَ وَجْهَهُ لِلَّهِ وَهُوَ مُحْسِنُ فَلَهُ: أَجْرُهُ عِندَ رَبِّهِ وَلاَ خَوْفُ عَلَيْهِمْ وَلاَ هُمْ يَخْزَنُونَ ﴿ إِنَّ الآية. ( وَمَا تَكُونُ فِي السَّحِدِينَ ( وَ هُ وَهُ لَهُ مِن اللَّهُ مِن السَّحَدِينَ ( وَمَا نَتُلُواْ مِنْهُ مِن قُوله تعالى: ﴿ وَمَا تَكُونُ فِي شَأْنِ وَمَا نَتُلُواْ مِنْهُ مِن قُرْءَانِ وَلَا تَعْمَلُونَ مِنْ عَمَلِ إِلَّا كُنَّا عَلَيْكُمْ شُهُودًا إِذْ تُفِيضُونَ فِيهِ وَمَا يَعْرُبُ عَن قُرْءَانِ وَلَا تَعْمَلُونَ مِن مَنْ قَالِ ذَرَّةٍ فِي اللَّمَ عَلَى السَّمَآءِ وَلَا أَصْغَرَ مِن ذَلِكَ وَلَا أَكْبَرُ إِلَا فِي السَّمَآءِ وَلَا أَصْغَرَ مِن ذَلِكَ وَلَا أَكْبَرُ إِلَّا فِي كَنْبِ مُبِينٍ ﴾.

والدليل من السنة: حديث جبريل المشهور، عن عمر بن الخطاب رضي الله عنه (۱)، قال: بينها نحن جلوس عند النبي على إذ طلع علينا رجل شديد بياض الثياب (۲)، شديد سواد الشعر، لا يرى عليه أثر سفر، ولا يعرفه منا أحد، فجلس

(۱) فائدة: هذه الرواية لحديث جبريل المشهور خرجها الإمام مسلم - رحمه الله تعالى - عن ابن عمر عن أبيه - رضي الله عنها -، وهي بما انفرد بها مسلم عن البخاري، والرواية المتفق عليها هي الرواية من حديث أبي هريرة رضي الله عنه، قال: كان النبي على الرزا يوما للناس فأتاه رجل، فقال: ما الإيمان؟ فقال: «أن تؤمن بالله وملائكته وكتبه وبلقاءه ورسله، وتؤمن بالبعث»؛ قال: وما الإسلام؟ «قال: الإسلام أن تعبد الله ولا تشرك به، وتقيم الصلاة، وتؤي الزكاة المفروضة، وتصوم رمضان»؛ قال: وما الإحسان؟ قال: «أن تعبد الله كأنك تراه فإن لم تكن تراه فإنه يراك ...» الحديث.

لكن أهل العلم لا يذكرون كثيراً هذه الرواية المتفق عليها لأنه ليس فيها ذكر الإيهان بالقدر؛ بل يذكرون رواية مسلم لحديث ابن عمر عن أبيه لذكر القدر فيها حيث اجتمعت فيها أركان الإيهان الستة.

(٢) يؤخذ من هذا الحديث: أن على طالب العلم أن يحضر مجلس العلم بأحسن هيئة، وبأدب ووقار وحسن الثياب؛ وأن يتوجه إلى الشيخ أو المحدث ليأخذ عنه، وأن يحرص على فهم ما يسمعه من العلم، وأن يسأل عن المهم.

إلى النبي عَلَيْ فأسند ركبتيه إلى ركبتيه (1)، ووضع كفيه على فخذيه (٢)، وقال: يا محمد (٣)، أخبرني (1) عن الإسلام (٥)؟ قال رسول الله عَلَيْ: «الإسلام أن: تشهد أن لا إله إلا الله، وأن محمداً رسول الله، وتقيم الصلاة، وتؤتي الزكاة، وتصوم

- (٢) أي: فخذ جبريل.
- (٣) هذا الخطاب بلفظ: «يا محمد» فيه جفوة في حق النبي ﷺ؛ لأن اللائق أن يقول: يا رسول الله، يا نبي الله، ولكنه يغتفر لأنه أراد التعمية على الحاضرين حتى لا يعلموا به إلا بعد أن يؤدي مهمته.
- (٤) على طالب العلم أن يقبل على العلم بشغف، وعليه أن يفتح قلبه وآذانه لتلقي العلم ويقبل على اللعلم ويصغي إليه.
- (٥) لأهل العلم قاعدة: أن الإسلام إذا ذكر وحده فيفسر بمعناه ومعنى الإسلام معاً، فيشمل كمال التصديق والاستسلام والعمل رغبة ورهبة ظاهراً وباطناً، وكذا الإيمان إذا ذكر وحده، فيصير معناهما واحداً عند الافتراق.

أما إذا اجتمعا – كما هنا –، فالإسلام يشمل الظاهر من القول والعمل والإيمان يشمل الاعتقاد والقول والعمل القلبي فأصبح لكل منهما معنى خاص به، فنقول: إذا افترقا في الذكر اجتمعا في المعنى، وإذا اجتمعا في الذكر كان لكل منهما معنى.

<sup>(</sup>١) أي: كهيئة الجالس بين السجدتين. وفيه أيضاً: الأدب عند السؤال عما لا يعلم، وهو أن يقول: ما المسؤول عنه بأعلم من السائل، أو لا أدري، أو الله أعلم.

رمضان، وتحج البيت إن استطعت إليه سبيلاً». قال: صدقت. فعجبنا له يسأله ويصدقه (۱). قال: أخبرني عن الإيهان (۲)? قال: «أن تؤمن: بالله، وملائكته، وكتبه، ورسله، وباليوم الآخر، وبالقدر خيره وشره (۳)»، قال: أخبرني عن الإحسان؟ قال: «أن تعبد الله كأنك تراه، فإن لم تكن تراه (۱) فإنه يراك». قال: أخبرني عن الساعة (۱۰)?

## (٥) فائدة: السؤال عن الساعة ليتعلم الناس:

أ- عدم السؤال عها لا فائدة عملية له.

ب- ليقول من لا يعلم: الله أعلم، كما أن الحديث يفيد: أن على الطالب أن يسأل عن الأمور المهمة.

<sup>(</sup>۱) لأن تصديقه دليل على أنه ذو علم، وأنه إنها سأل ليفيد، فيؤخذ منه: أنه على طالب العلم أن يسأل عها أشكل وإن كان يعلم يسأل ليفيد الحاضرين إذا علم حاجتهم إلى ذلك ولم يكن فيه إحراج للمسئول.

<sup>(</sup>٢) الإيمان هنا الأعمال القلبية.

<sup>(</sup>٣) الإيهان بالقدر خيره وشره: أحد أركان الإيهان وأصوله الستة، وله تعلق بالربوبية، ومن جحده كفر، لأنه مكذب لله تعالى وهو يقول: ﴿إِنَّا كُلَّ شَيْءٍ خَلَقْتُهُ بِقَدَرٍ ﴾، والقدر لم يذكر في أصول الإيهان إلا في هذه الرواية من هذا الحديث عند مسلم، ولذا يكثر أهل العلم من الاستشهاد به.

<sup>(</sup>٤) أي: كأنه ليس بينك وبينه حجاب. فإذا غفلت عن ذلك لنقص علم أو لشهوة، فاعلم أن الله يراك.

قال: «ما المسئول عنها بأعلم من السائل<sup>(۱)</sup>». قال: أخبرني<sup>(۲)</sup> عن أماراتها<sup>(۳)</sup>؟ قال: «أن تلد الأمة<sup>(۱)</sup>......

- (٢) ولما كان هذا السؤال لا جواب عليه لأن النبي عَلَيْ ليس عنده علم الساعة فإنه مما استأثر الله بعلمه تنزل جبريل عليه السلام عن السؤال عن الساعة إلى السؤال عن أشراطها، أي: علاماتها. ومن فوائد الحديث:
- ١ أن على طالب العلم خاصة والمسلم عامة أن يسأل أهل العلم عما يشكل عليه من أمر دينه.
- ٣- ينبغي عدم الإكثار من السؤال لأنه مظنة الغرور، وإحراج المسئول. وقد يكون سبباً في تشديد الأمر المتيسر، وغاية ما يحفظ من الأسئلة التي وجهت إلى النبي على في المجلس الواحد أو من الشخص الواحد إذا لم يكن في المجلس غيره ستة أسئلة أو سبعة.
- ٣- أن طالب العلم قد يسأل أحياناً عن أمر يعلمه ليفيد غيره من الحاضرين إذا
   كانوا بحاجة إلى موضوع سؤال أو لذهول الشيخ عن البيان لما ينبغي بيانه.
- 3- إقبال المتعلم على المعلم ليأخذ عنه اغتناماً لفرصة وجوده، وعليه ألا يكثر الأسئلة، أربعة فقط، ولذا كان الصحابة رضي الله عنهم يفرحون بمجيء الأعراب لعلهم يسألون النبي عليه السلام فسأل.

<sup>(</sup>١) فيه: أن من علم شيئاً قال به، ومن لا يعلم قال: لا أعلم، أو قال: الله أعلم.

<sup>(</sup>٣) أو أشراطها، أي: علاماتها.

<sup>(</sup>٤) هي الجارية الملوكة بملك اليمين.

ربتها (۱)، وأن ترى الحفاة العراة العالة رعاء الشاء (۲) يتطالون في البنيان قال: فمضى، فلبثنا ملياً، فقال: «يا عمر أتدرون من السائل»، قلنا: الله ورسوله أعلم، قال: «هذا جبريل أتاكم (۱)...........

(١) قال بعض أهل العلم: هذا بيان ما يبلغ الأولاد من الجفاء والعقوق بآبائهم وأمهاتهم، حتى يكونوا كالأرقاء عندهم.

وقال: آخرون من أهل العلم: إن هذا كناية عن كثرة الفتح واسترقاق النساء المسبيات حتى تدور الأمة على الرجال بالبيع أو الهبة ونحو ذلك حتى يمتلكها ابنها وهو لا يعلم أنها أمه، أو تلد الأمة من سيدها ابناً له، فيسودها لأنه حروهي أمة تعتق بموت أبيه، وهذا قد وقع.

- (٢) في رواية أبي هريرة رضي الله عنه: «البهم» وهو الصفة، و «البهيم» الاسم.
- (٣) فيه دليل على انقلاب الموازين وتغيير الأحوال حتى تكون الدنيا لمن كان ذو نظر ضيق. أو تكون الدنيا للحقير التافه، وفي الحديث: «لا تقوم الساعة حتى يكون أسعد الناس بالدنيا لكع بن لكع».
- (٤) وذلك أنهم كانوا منعوا السؤال حذراً من التكلف والاختلاف أو التسبب في تشديد التشريع، وكان تعليمهم يحصل بأمور يقيضها الله لهم، فتارة يجيء أعرابي فيسأل وهم يسمعون، أو يأذن الرسول يَ لَيُ هم بالسؤال، أو يبتدرهم هو بالسؤال. وكان جبريل عليه السلام يأتي غالباً في صورة دحية الكلبي أحد الصحابة وهو ذو سمت حسن ووقار وكان أحياناً يأتي راجلاً وأحياناً على فرس. وهذه المرة لم يأت جبريل في صورة دحية، ولا في صورة أعرابي، لأنه جاءهم على الهيئة الواردة في هذا الحديث: «شديد بياض الثياب، شديد سواد الشعر»، فكأنه من أهل المدينة، ومع ذلك لا يعرفه من الصحابة أحد، وكان ذلك في حجة الوداع في السنة التاسعة على الصحيح.

يعلمكم أمر دينكم $^{(1)}$ . الأصل الثالث $^{(7)}$ :

(١) وجه الاستدلال بحديث جبريل: أنه دل على أن مراتب الدين ثلاث هي: الإسلام والإيهان والإحسان.

(٢) فائدة: هذا من الشيخ - رحمه الله - بيان للأصل الثالث:

وهو معرفة نبينا محمد عَلَيْ لأنه النبي المرسل والإمام المكمل والشافع الأعظم، والذي لا يقبل الله ديناً – بعد بعثته – إلا دينه، ولا يقبل إتباعا إلا إتباعه. فإن معرفته عَلَيْ حقّاً تقتضي من العاقل المنصف الشهادة له بالنبوة والرسالة، وإتباعه على ما جاء به، والبراءة ممن جحد نبوته ورسالته ودعوته أو تنقصه أو غلى فيه وعبده مع الله تعالى.

# وتتحقق معرفة النبي عَلَيْ بأمور منها:

- ١- معرفة اسمه الكريم ونسبه الشريف، وأنه محمد بن عبد الله المطلبي الهاشمي القرشي، وينتهي نسبه الشريف إلى إسماعيل بن إبراهيم الخليل عليهم جميعاً أفضل الصلاة وأزكى التسليم.
  - ٢- معرفة بلده ونشأته ومهاجره وبلد وفاته والسن التي بلغها قبل أن يتوفى.
- ٣- معرفة نبوته ورسالته كيف نبئ وكيف أرسل وأدلة ذلك. وأنه بلغ جميع
   رسالاته، وبين لأمته كل ما أوحى إليه من ربه.
  - ٤- معرفة حياته النبوية ابتداؤها ومراحلها.
  - ٥ معرفة مضمون نبوته ورسالته ومراحل دعوته وهجرته وجهاده.

معرفة نبيكم محمد عَلَيْقُو(١):..

٦- معرفة خصائصه من عموم رسالته وكمال شريعته ونسخ دينه للأديان قبله
 وختم النبوة به وما اختص به يوم القيامة.

العلم والاعتقاد بموته على وبقاء دينه يتعبد به الثقلان إلى أن يأتي الله بأمره وهذه الأمور كلها سيبينها المؤلف في هذا الأصل الثالث، وتمام ذلك البيان بالفوائد المعلقة على هذا الأصل – إن شاء الله تعالى –.

(۱) فائدة: معنى شهادة أن محمداً رسول الله: الإخبار القاطع عن اعتقاد قلب الشاهد المقتضي للعمل أن محمداً بن عبد الله الهاشتمي القرشي رسول الله تعالى إلى جميع الثقلين يدعوهم إلى عبادة الله سبحانه وتعالى بها شرع بواسطته من طريق وحيه إليه، وتقتضى هذه الشهادة من الشاهد أموراً عدة:

الأول: تصديقه فيها أخبر فإن الرسول لا ينطق عن الهوى إن هو إلا وحي يوحى.

الثاني: طاعته فيها أمر فإنه لا يأمر إلا بطاعة الله تعالى قال تعالى: ﴿ وَأَطِيعُواْ اللَّهَ وَأَطِيعُواْ اللَّهَ وَأَطِيعُواْ اللَّهِ الللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللّ

وقال: ﴿ فَلْيَحْذُرِ ٱلَّذِينَ يُخَالِفُونَ عَنْ أَمْرِوهِ أَن تُصِيبَهُمْ فِتْنَدُّ أَوْ يُصِيبَهُمْ عَذَابُ أَلِيثُ ﴾.

الثالث: اجتناب ما نهى عن وزجر فإنه يبلغ عن الله دينه فها نهى عنه فهو معصية لله تعالى، قال تعالى: ﴿وَمَا ءَائنَكُمُ ٱلرَّسُولُ فَخُــُذُوهُ وَمَا نَهَنكُمْ عَنْهُ فَٱننَهُواً وَاتَّقُواْ اللَّهُ إِنَّ ٱللَّهَ شَدِيدُ ٱلْعِقَابِ (إِنَّ) الآية.

الرابع: أن لا يعبد الله إلا بما شرع فإن الله تعالى نسخ بشرعه الأديان السابقة، قال تعالى: ﴿ اَتَبِعُواْ مَا أَنْزِلَ إِلَيْكُم مِن زَبِّكُ وَلَا تَنَبِعُواْ مِن دُونِهِ اَوْلِيَآ مُّ قَلِيلًا مَّا تَذَكَّرُونَ ﴾...

الخامس: اعتقاد أنه ليس له شيء من خصائص الربوبية فلا يعلم الغيب ولا يملك لنفسه ولا لغيره ضراً ولا رشداً ولن يجبره من الله أحد وليس له شيء من تدبير الملك وتصريف الكون، وبذلك يعلم أنه ليس له على من خصائص الإلهية شيء، فليس له حق في العبادة فلا يدعى مع الله تعالى ولا يستغاث به ولا تشكى الشدائد إليه ولا يذبح له لطلب شفاعة ولا غيرها ولا ينذر له لأن ذلك حق خالص لله وحده، وأما هو على فإنه عبد لا يعبد ورسول لا يكذب.

السادس: من تحقيق شهادة أن محمد رسول الله تصديقه فيها أخبر، فإنه لا يقول على الله وفي دين الله إلا الحق قال تعالى: ﴿وَمَا يَنْطِقُ عَنِ اَلْمُوكَ ۚ إِنَّ هُوَ لِقُولَ عَلَيْنَا بَعْضَ الْأَقَاوِيلِ ﴿ إِنَّ هُو لَا يَكُو وَقَالَ سبحانه: ﴿ وَلَوْ نَقَوَلَ عَلَيْنَا بَعْضَ الْأَقَاوِيلِ ﴾ وقال سبحانه: ﴿ وَلَوْ نَقَوَلَ عَلَيْنَا بَعْضَ الْأَقَاوِيلِ ﴾ وقال سبحانه: ﴿ وَلَوْ نَقَوَلَ عَلَيْنَا بَعْضَ الْأَقَاوِيلِ ﴾ وقال المَنْ الله بن عمرو بن العاص: «أكتب بعني: الله بن عمرو بن العاص: «أكتب بعني: الحديث فوالله ما يخرج منه – وأشار إلى فيه – إلا الحق».

وعصمت الرسل عليهم الصلاة والسلام فيها يبلغون من الدين من مسائل الإجماع التي أجمع عليها المسلمون، والقول بخلافة قدح في منصب النبوة والرسالة وقدح في سند الشريعة والسنة. وهكذا ما يبلغونه من أمر الدنيا جازمين.

السابع: شهد الله على صدق نبيه على على على على على على أنزَلَ إِلَيْكَ اللهُ يَشْهَدُ بِمَا أَنزَلَ إِلَيْكَ أَ أَنزَلَهُ بِعِلْمِهِ وَٱلْمَلَتِ كَةُ يَشْهَدُونَ وَكَفَى بِاللهِ شَهِيدًا ﴾، وبفعله حيث أيد رسوله والمؤمنين بالآيات البينات وألوان البراهين القاطعات وتمكينهم من رقاب أعدائهم وجعل الدائرة لهم على عدوهم وبإقراره له على ما يقوله ويفعله مما ينسب إلى ربه، فلو كان كاذباً عليه – وحاشاه – لعاجله بالعقوبة، كما قال تعالى: ﴿ وَلَوْ لَقَوْلَ عَلَيْنَا بَعْضَ ٱلْأَقَاوِيلِ ( ) لَأَخَذَنَا مِنهُ بِٱلْمِينِ ( ) ثُمَّ لَقَطَعْنَا مِنهُ الْوَتِينَ ( ) ثَمَّ الْمَعْنَا مِنهُ الْفَوْيِنَ ( ) أَمَّ الْمَعْنَا مِنهُ السّهيد، الْوَتِينَ فَمَا مِنكُم مِّنَ أَحَدٍ عَنْهُ حَرِينَ ، ومن أسمائه سبحانه وتعالى الشهيد، أي: المطلع الذي لا يغيب عنه شيء؛ بل هو مطلع على كل شيء عالم بتفاصيله، ومن ذلك أمر نبيه عليه ودعوته وأحوال من استجاب له ومن عارضه وعاداه.

الثامن: خصائص النبي على هي: ما فضله الله تعالى به على غيره من المرسلين والنبيين عليهم من ربهم أفضل الصلاة وأزكى التسليم، وهي كثيرة أفردها بالتصنيف جماعة من أهل العلم رحمهم الله تعالى؛ فمن تلك الخصائص:

أ- ختم النبوة والرسالة به على فلا يبعث نبي بعده يبدل دينه أو ينسخ شريعته قال تعالى: ﴿وَلَكِن رَّسُولَ اللهِ وَخَاتَم النبيون»، وإذا ختمت النبوة فقد الصحيح عنه على أنه قال: «وختم بي النبيون»، وإذا ختمت النبوة فقد ختمت الرسالة لأن النبوة أول الرسالة وأصلها، وقد أجمعت الأمة على هذه العقيدة - عقيدة ختم النبوة - به على أمته، ووجوب قتل من يدعيها - إن أصر على ذلك -، النبوة بعده من أمته، ووجوب قتل من يدعيها - إن أصر على ذلك -، وعلى كفر من صدقه و على قتله إن لم يرجع عن تصديقه، كما قاتل الصحابة رضي الله عنهم مسيلمة الكذاب وأتباعه حتى قتل مسيلمة وقتل من لم يكفر بنبوته ويكذبه، ويحدد إيانه بشهادة أن لا إله إلا الله وأن عمداً رسول الله.

ولا يشكل على هذا ما تواترت به النصوص من نزول المسيح بن مريم - عليه السلام - لا يأتي بدين وشرع

جديد وإنها ينزل خليفة للنبي ﷺ في أمته يحكمهم بشريعة الإسلام ويهلك الله في زمانه الملل المنسوخة والأديان الباطلة.

ب- أن الله تعالى أيده بالقرآن العظيم الذي هو أعظم آيات الأنبياء والمرسلين على الإطلاق، وهو الكتاب المحفوظ من التبديل أو التغيير أو النسخ إلى أن يرفع في آخر الزمان وهو أبلغ لآيات وأنفعها، قال تعالى: ﴿ أَوَلَمْ يَكُفِهِمْ أَنَا أَنْزَلْنَا عَلَيْكَ اللَّكِتَبَ يُتَلَى عَلَيْهِمْ أَيِتَ فِي ذَلِكَ لَرَحْكَ وَيَكْفِهِمْ أَنَا أَنْزَلْنَا عَلَيْكَ اللَّهِمَةُ اللَّهُ وَقِلْكَ اللَّهُ وَقِلْكَ اللَّهُ عَلَيْهِمْ أَيْنَ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْ جَبَلِ وَفِي الْعَرْبُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْكَ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُمْ اللَّهُ عَلَيْهُمْ أَنْ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْكَ اللَّهُ عَلَيْهُمْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللّهُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ قَالَ: «ما من الأنبياء نبي إلا أعطي من الآيات ما مثله أمن عليه البشر، وإنها كان الذي أوتيته وحياً أوحاه الله إلي فأرجو أن أكون أكون أكثرهم تابعاً يوم القيامة».

تَهَمَّدُونَ آَوُنِ إِلَىٰ هَذَا الْقُرْءَانُ لِأُندِرَكُم بِهِ ء وَمَنْ بَلَغَ آبِنَكُمْ لَسَهْمَدُونَ أَنَ مَعَ اللّهِ وَبَيْنَكُمْ وَأُونِي إِلَىٰ هَذَا الْقُرْءَانُ لِأُندِرَكُم بِهِ ء وَمَنْ بَلَغَ آبِنَكُمْ لَسَهْمَدُونَ أَنَ مَعَ اللّهِ ءَالِهَةً أُخْرَىٰ قُلُ لِآ أَشْهَدُ قُلُ إِنْمَا هُوَ إِلَهُ وَحِدُ وَإِنّنِي بَرِئَةً مِمَا تُشْرِكُونَ آنِ هُو اللّه المخاطبين وكل من بلغه القرآن من اللاحقين إلى يوم الدين، وفي المحيح أيضاً عنه على قال: «فضلت على الأنبياء بست...» الحديث، وفيه وفيه: «وأرسلت إلى الناس كافة»، وفي الصحيح أيضاً عنه على الأنبياء بالذي والله قال: «والله عنه على الأنبياء بست...» الحديث والله والذي نفسي بيده لا يسمع بي يهودي ولا نصراني، ولا يؤمن بالذي أرسلت به إلا كان من أصحاب النار».

- د- أن أمته المستجيبة له خير أمة أخرجت للناس فهم خير الأمم قال تعالى:
  ﴿ كُنتُمْ خَيْرُ أُمَّةٍ أُخْرِجَتُ لِلنَّاسِ تَأْمُرُونَ بِٱلْمَعْرُوفِ وَتَنْهَوْنَ عَنِ ٱلْمُنكِرِ وَتُوَعِمُونَ بِاللَّهِ وَلَوْ ءَامَنَ أَهْلُ ٱلْكِتَبِ لَكَانَ خَيْرًا لَهُمْ مِّنْهُمُ ٱلْمُؤْمِنُونَ وَتُوَعِمُ وَتُوَعِمُ الْمُؤْمِنُونَ وَتُوعِمُ وَتُوعِمُ اللَّهُ مِعَلَىٰكُمْ أَمَّةً وَقَالَ تعالى: ﴿ وَكَذَلِكَ جَعَلَىٰكُمْ أُمَّةً وَاللَّهُ مَا اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ عَلَىٰكُمْ أَلَقَالِهُ عَلَىٰكُمْ أَلَقَالِهُ وَلَكُونَ ٱلرَّسُولُ عَلَيْكُمْ شَهِيدًا ﴾. وثبت في وسطًا لِنَكُونُ أَنْهُ مَنْ الله عَلَىٰ النَّاسِ وَيَكُونَ ٱلرَّسُولُ عَلَيْكُمْ شَهِيدًا ﴾. وثبت في الصحيح عنه ﷺ قوله: «أنتم توفون يوم القيامة سبعين أمة أنتم خيرها وأكرمها على الله عز وجل ».
- أنه ﷺ سيد ولد آدم عليه السلام يوم القيامة، فهو خيرهم وأشرفهم وأحبهم إلى الله تعالى، وكل المرسلين والنبيين خير وشريف وحبيب عند الله عز وجل، لكنه ﷺ مقدمهم وأكرمهم على الله عز وجل، فإن الأنبياء والمرسلين هم سادات الناس وأشرافهم وخيارهم، قال تعالى: ﴿اللهُ يَصْطَفِي مِنَ ٱلْمَاكَيْكَةِ رُسُلًا وَمِنَ ٱلنَّاسِ إِنَّ ٱللَّهُ سَمِيعٌ بَصِيرٌ يَصَعَلِنِي مِنَ ٱللَّهُ سَمِيعٌ بَصِيرٌ وقال تعالى: ﴿اللَّهُ أَعَلَمُ حَيْثُ يَجْعَلُ رِسَالَتَهُ ﴿

وقد جمع الله تعالى أرواح النبيين والمرسلين في مثال أجسادهم فصلى بهم الرسول على إماماً في مسجد بيت المقدس ليلة الإسراء والمعراج، وفي الصحيحين عنه على أنه قال: «أنا سيد ولد آدم يوم القيامة، وأول من ينشق عنه القبر، وأول شافع وأول مشفع».

- و- أنه ﷺ صاحب الشفاعة العظمى لأهل الموقف يوم القيامة ليقضى بينهم حيث يتدافعها أولوا العزم من الرسل عليهم الصلاة والسلام كل يعتذر عنها ويحيل الناس إلى الذي بعده حتى تنتهي إلى رسول الله محمد ﷺ فيقوم عليه الصلاة والسلام فيقول: «أنا لها» فيشفع ويشفعه الله، ويأتي سبحانه على ما يليق بجلاله لفصل القضاء بين عباده وهي المقام المحمود أو من المقام المحمود الذي يبعثه الله إياه يوم القيامة كما فسر المقام المحمود بذلك عدد من الصحابة والتابعين رضى الله عن الجميع.
- ز- أنه صاحب لواء الحمد وهو لواء حقيقي يختص على بحمله يوم القيامة ويكون الناس تبعاً له يوم القيامة، وإنها يختص به لأنه يحمد الله تعالى بمحامد لم يحمده بها غيره يعلمه الله إياها، كها في المسند وسنن الترمذي عنه على قال: «أنا سيد ولد آدم يوم القيامة، وبيدي لواء الحمد ولا فخر، وما من بني أدم ما سواه إلا تحت لوائي، وأنا أول من ينشق عن الأرض ولا فخر».
- ح- أنه ﷺ الذي يستفتح باب الجنة فيفتح له لا يفتح لأحد قبله وأول من يدخل الجنة.
  - ط- أنه ﷺ أوفر الناس حطاً من الشفاعة لأهل الكبائر من أمته.

- ي- أن أمته على خير الأمم يوم القيامة، فهم أكثر أهل الجنة إذ يبلغون شطر أهل الجنة أو يزيدون، قال على «أنتم توفون سبعين أنتم خيرها وأكرمها على الله عز وجل»، رواه الإمام أحمد، وفي الصحيحين عنه على قال: "إني لأرجو أن تكونوا شطر أهل الجنة».
- ك- أنه على صاحب الوسيلة وهي منزلة في الجنة لا تكون إلا لعبد واحد من عباد الله، قال على : «أرجو أن أكون أنا هو فمن سأل الله لي الوسيلة حلت له الشفاعة».
- ل- ما خص الله تعالى به شريعته من تيسير الأحكام، ورفع الآصار والأغلال، وتوسيع الحلال وتضييق الحرام، ويسر العبادات والكفارات ومضاعفة الحسنات وتكثير أسباب محو الخطيئات ورفعة الدرجات، وإعطاء الأجور العظيمة على أعمال يسيرة.

# التاسع: من حقوق النبي ﷺ على أمته:

٣- الإيمان المفصل بنبوته ورسالته واعتقاد نسخ رسالته لجميع الرسالات السابقة ومن مقتضى هذا الإيمان: تصديقه على أخبر، وطاعته فيما أمر، واجتناب ما نهى عنه وزجر، وأن لا يعبد الله إلا بها شرع، والدليل قوله تعالى: ﴿فَامِنُوا بِاللّهِ وَرَسُولِهِ وَالنّورِ الّذِى أَنزَلْنا وَاللّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِرٌ ﴾ الآية، وقال تعالى: ﴿وَمَا عَائدُمُ الرّسُولُ فَخُدُوهُ وَمَا نَهَدُمُ عَنْهُ فَاننَهُوا وَاللّهُ إِنّ اللّه شَدِيدُ الْعِقَابِ ( ) ، وقال على الله الله وأن محمداً رسول الله الحديث، وفي حتى يشهدوا أن لا إله إلا الله وأن محمداً رسول الله الحديث، وفي الحديث الآخر قال على المحديث المحديث

3- الاعتقاد بأنه على قد بلغ الرسالة وأدى الأمانة ونصح الأمة وجاهد في الله حق جهاده، وأنه لا خير إلا دل الأمة عليه، وكان على قدوتها في وإمامها في المسارعة إليه، ولا شر إلا حذرها منه، وكان على قدوتها في الحذر منه والابتعاد عنه؛ فلم يتوفاه الله حتى بلغ كل ما أنزل إليه من ربه وأقام الدين كله، وأقام الله به الحجة الرسالية على البرية، قال تعالى: ﴿ اللهِ مَ اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ وأَمَم الله لله الله الله على البرية، قال ويناً في وقال على الله الله لقد تركتكم على مثل البيضاء نقية ليلها ونهارها سواء ، وقد شهد له أصحابه رضي الله عنهم بالبلاغ في أكبر ونصحت ، وقال أبو ذر رضي الله عنه: «لقد تركنا رسول الله على وما طائر يحرك جناحيه في الهواء إلا ذكر لنا منه عليا الحديث.

وقالت اليهود للصحابة رضي الله عنهم: لقد علمكم نبيكم كل شيء حتى الخراءة، يعنون: آداب قضاء الحاجة، فقال سلمان رضي الله عنه: أجل – يعنى: الأمر كذلك –

٥- عبته ﷺ وتقديمها على النفس والولد والوالد وسائر الخلق، والمحبة وإن كانت واجبة لجميع الأنبياء والمرسلين وأتباعهم المؤمنين والمسلمين إلا أنه لنبينا محمد ﷺ مزيد اختصاص فيها، فإن الله تعالى قد قرن محبة رسول الله ﷺ بمحبته وتهدد من كانت قرابته وزوجه وماله وتجارته أحب إليه من الله ورسوله، ونفى كال الإيان عن من لم يكن النبي ﷺ أحب إليه من سائر الخلق.

- ٦- الإقرار بها ثبت في حقه ﷺ من الفضائل العظيمة والخصائص السامية من ختم النبوة وعموم الرسالة والشفاعة العظمى والمقام المحمود وأنه الذي يستفتح باب الجنة فيفتح له ويدخلها لا يدخلها أحد قبله وأن له ﷺ أعلى منزلة في الجنة .
- ٧- تعظيم النبي عَلَيْ وتوقيره وتعزيزه وإجلاله وتوفير تعظيمه من غير غلو فيه وإطراء له فإن معرفة قدره وإنزاله منزلته فإن ذلك من أعظم حقوقه على الأمة في حياته وبعد وفاته وذلك عند ذكر اسمه على وحديثه وسنته وسماع سيرته وكثرة الصلاة والسلام عليه وحسن الثناء عليه والحب العظيم له والأدب الجم معه وحسن الذكر له ولأهل بيته وأزواجه وأصحابه رضي الله عنهم وحسن معاملة من صح نسبه إلى النبي على مع التوحيد والاستقامة على الشريعة ولزوم السنة ومولاتهم ونصرتهم جميعاً.
- ٨- إتباع سنته وإظهارها السعي في نشرها، والبعد والحذر من مخالفته،
   وحسن خلافته في أمته بتبليغ رسالته، وبيان شريعته لأمته.

مريم إنها أنا عبد فقولوا عبد الله ورسوله»، وقال على العلم والغلو فإنها أهلك من كان قبلكم الغلو»، والنصوص عن النهي عن الغلو فيه كثيرة.

(۱) فائدة: محمد هو اسم النبي ﷺ الذي اشتهر به سماه به جده عبد المطلب، ومعناه: حامدٌ لربه، محمود – أي: كثر حامدوه – من خلق الله، لما فيه من الخصال الحميدة. واسمه (أحمد) أي: أحمد الناس لربه وأقنتهم له، وهو في (التوراة) محمد، كما قال تعالى: ﴿ مُحَمَدُ رَسُولُ اللهِ ... إلى قوله: ذَلِكَ مَثَلُهُمْ فِي التَّورَدَيةُ وَمَثَلُهُمْ فِي اللهِ عِيلِ اللهِ الآية.

وهو في (الإنجيل): أحمد، كما قال تعالى: ﴿ وَإِذْ قَالَ عِسَى آبْنُ... إلى قوله: وَمُبَشِّرًا رِسُولٍ يَأْتِي مِنْ بَعْدِى آشُهُ وَ أَحْدَثُ . واسمه (الحاشر): لأن الناس يحشرون على قدمه، واسمه (العاقب) لأنه يعقب الأنبياء.

- (٢) فائدة: عبد الله هو والد النبي عَلَيْق، توفي والنبي عَلَيْق عمل، فلم يدركه النبي عَلَيْق، وقد سئل النبي عَلَيْق عنه فقال: «إنه في النار»، ولعل الله سبحانه وتعالى قد أطلعه على أنه سيمتحن، ويكون من أهل النار، وإلا فإنه في حكم أهل الفترة، وقيل: بل إنه مكذب لما بقي من الحنيفية ملة إبراهيم، وهو معارض للرسالة، جاحد لها والحاجة إليها. والله أعلم.
- (٣) فائدة: العرب هم أشرف جنس بشري، وقريش أشرف القبائل العربية، وبنو هاشم هم أشرف بيت من بيوت قريش، فاختار الله تعالى نبيه ﷺ من أشرف السوت.

من ذرية إسهاعيل بن إبر اهيم الخليل، عليه وعلى نبينا أفضل الصلاة والتسليم (١). وله من العمر ثلاث وستون سنة، منها أربعون قبل النبوة (٢)،...........

- (۱) فائدة: اختصر المؤلف رحمه الله النسب النبوي هذا الاختصار، لأنه لا إشكال في أن النبي على من قريش وأن قريشاً من العرب المستعربة، وأن العرب المستعربة من ذرية إسماعيل، وأما ما وراء ذلك من النسب الطويل إلى العرب المستعربة من ذرية إسماعيل، وأما ما وراء ذلك من النسب الطويل إلى إبراهيم عليه السلام فضبطه والعلم بتفصيله محل ظن ويحتاج إلى تحر، وقد قال النبي على: «أنا ابن الذبيحين»، يعني: بالذبيح الأول: إسماعيل، وقصته معروفة، وبالذبيح الثاني: فهو والده عبد الله، ويشار في ذلك إلى: ما حصل من عبد المطلب من أنه نذر إن ولد له عشرة من الولد أن يذبح أحدهم، فولد له عشرة من الولد، فأقرع بينهم فخرجت القرعة على عبد الله والد النبي على، لكن قريشاً فدته بهائة من الإبل فقبل عبد المطلب ذلك، وفداه بهائة من الإبل هداية من الله تعالى له لما سبق في علم الله من شأن هذا النبي العظيم الذي سيولد من صلبه.
- (٢) فائدة: بعث الله رسوله محمد على وعمره أربعون سنة، في كمال عقله وبدنه وسائر قواه، وما بعث الله نبياً إلا وعمره أربعون، وهو من معنى قوله تعالى: ﴿ وَوَصَيْنَا الْإِنسَنَ بِوَلِدَيْهِ إِحْسَنَا حَمَلَتُهُ أُمُّهُ كُرُهَا وَوَضَعَتْهُ كُرُها وَوَضَعَتْهُ كُرُها وَوَضَعَتْهُ كُرُها وَوَضَعَتْهُ كُرُها وَوَصَلُهُ وَفِصَلُهُ وَفِصَلُهُ ثَلَيْتُونَ شَهَرًا حَتَى إِذَا بِلَغَ أَشُدَهُ وَبَلَغَ أَرْبَعِينَ سَنَةً قَالَ رَبِّ أَوْزِعْنِيَ أَنْ أَشَكُر نِعْمَتَكَ الَّتِي ثَلَيْتُ وَلَيْ وَلِدَي وَأَنْ أَعْمَلَ صَلِيحاً تَرْضَلُهُ وَأَصْلِحَ لِي فِي ذُرِيَّتَي إِنِي بَبْتُ إِلَيْكُ وَلِدَي وَلَن وَلِدَي وَأَنْ أَعْمَلَ صَلِيحاً تَرْضَلُهُ وَأَصْلِحَ لِي فِي ذُرِيَّتَي إِنِي بَبْتُ إِلَيْكَ وَلِدَي وَلِدَي وَأَنْ أَعْمَلَ صَلِيحاً تَرْضَلُهُ وَأَصْلِحَ لِي فِي ذُرِيَّتَى إِنِي بَبْتُ إِلَيْكَ وَلِدَي وَلَى وَلِدَي وَلَى الله وَلَي الله وَلَوْ الله وَلَا الله وَلَا الله وَلَا الله وَلَا الله وَلَا الله وَلَوْ الله وَلَوْ الله وَلَا الله وَلَوْ الله وَلَا الله وَلَوْ الله وَلَا الله وَلَا الله وَلَا الله وَلَا الله وَلَوْ الله وَلَوْ الله وَلَا الله وَلَا الله وَلُولُ الله وَلَوْ الله وَلَا الله وَلَوْ الله وَلَا الله وَاللّه وَلَا الله وَلَا الله وَلَا الله وَلَا الله وَلَا الله وَلَوْ الله وَلَا الله وَلَوْ الله وَلَوْ الله وَلَا الله وَلَوْ الله وَلَوْ الله وَلَا الله وَلَوْ الله وَلَا الله

# وثلاث وعشرون (١) نبياً ورسولاً، نبئ بإقرأ (٢)، وأرسل بالمدثر.

عليه السلام: ﴿ وَلَمَّا بَلَغَ أَشُدَهُ وَاسْتَوَى عَالَيْنَهُ حُكُمًا وَعِلْمَا وَكَفَاكَ نَجْزِى الْمُحْسِنِينَ ﴾، أي: اكتمل عقله وقواه وكمله الله تعالى بعلمه وهداه لأمر أراده الله تعالى، قال تعالى: ﴿ وَنُرِيدُ أَن نَمُنَ عَلَى اللَّذِينَ اسْتُضْعِفُوا فِ الْأَرْضِ وَجَعَلَهُمْ الله تعالى، قال تعالى: ﴿ وَنُرِيدُ أَن نَمُنَ عَلَى اللَّذِينَ اسْتُضْعِفُوا فِ الْأَرْضِ وَجَعَلَهُمْ اللَّهِ تَعَالَى اللَّهُ عَمَلَهُمُ الْوَرِثِينَ ﴿ وَنُرِيدُ إِنَّ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الل

- (۲) فائدة: أول ما أوحي إلى النبي عَلَيْقِ ﴿ أَفَرَأُ بِأَسْهِ رَبِّكَ ٱلَّذِى خَلَقَ ﴾، فنبأه الله تعالى وأخبره وهيأه للرسالة العظمى بقوله تعالى : ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلْمُزَّمِلُ ... ﴾ الآيات، ثم أرسله وأمره بالدعوة بقوله تعالى: ﴿ يَاأَيُّهَا ٱلْمُدَّرِّ فَي فَأَنْدِرُ فَي الرَّيات . ﴿ الآيات . ثم أمره بالجهر بالدعوة بقوله تعالى: ﴿ فَأَصْدَعْ بِمَا تُؤْمَرُ وَأَعْرِضْ عَنِ ٱلْمُشْرِكِينَ ثُم أمره بالجهر بالدعوة بقوله تعالى: ﴿ فَأَصْدَعْ بِمَا تُؤْمَرُ وَأَعْرِضْ عَنِ ٱلْمُشْرِكِينَ لَهُ النَّاسِ بَهَا جَاء بَعَد ذلك مِن النصوص فَي الآيات . وأحبره بأن بعثته كافة للناس بها جاء بعد ذلك من النصوص

وبلده مكة (١)، بعثه بالنذارة عن الشرك ويدعو إلى التوحيد، والدليل قول تعالى: ﴿ يَكَأَيُّمُا اللَّمُدَّرِّ (١) فَمُ وَلَا تَمُنُن تَسْتَكُيْرُ (١) وَإِيكَ فَأَفْذِر (١) وَرَبَّكَ فَكَيّر (١) وَيُكَابِكَ فَطَهِر (١) وَأَلَبُحْرَ فَأَهْجُرُ وَيَابَكَ فَطَهِر (١) وَأَلَبُحْرَ فَأَهْجُرُ وَيَابَكَ فَطَهِر (١) وَلَا تَمُنُن تَسْتَكُيْرُ وَإِلَى وَلِرَبِّكَ فَأَصْبِرَ ﴾.

معنى ﴿ فَرُ فَأَنْدِرُ ﴾: ينذر عن الشرك ويدعو إلى التوحيد، ﴿ وَرَبَّكَ فَكَبِرْ ﴾: عظمة بالتوحيد، و وَرَبَّكَ فَكَبِرْ ﴾: عظمة بالتوحيد، و ﴿ وَأَلرُّجْرَ فَأَهْجُرْ ﴾: التوحيد، و ﴿ وَأَلرُّجْرَ فَأَهْجُرْ ﴾: الرجز: الأصنام (٣)،

الدالة على عموم رسالته للمكلفين من الجن والإنس، مثل قوله تعالى: ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَكَ إِلَّا كَانَاسِ لَا يَعْلَمُونَ ﴾ أَرْسَلْنَكَ إِلَّا كَانَاسِ لَا يَعْلَمُونَ ﴾ وقوله: ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَكَ إِلَّا رَحْمَةً لِلْعَالَمِينَ إِنِّ اللَّهِ وَقُوله تعالى: ﴿ فُلُ يَتَأَيُّهَا وَقُوله: ﴿ وَقُوله تعالى: ﴿ فُلُ يَتَأَيُّهَا لَنَاسُ إِنِّي رَسُولُ اللَّهِ إِلَيْكُمْ جَمِيعًا ﴾، وقوله: ﴿ لِأُنذِرَكُمْ بِهِ وَمَنْ بَلَغً ﴾ ونحو ذلك من الآيات.

- (١) التي ولد فيها، وهي أحب البقاع إليه.
- (٢) أي: المتغطي بالدثار وهو الغطاء الذي فوق الشعار والشعار ما يلي الجسد والدثار ما فوقه، وسبب ذلك أن الرسول عليه لرأى جبريل عليه السلام على خلقته رعب منه فذهب إلى أهله وقال: «دثروني»، أي: غطوني، فجاء الخطاب: ﴿ يَا أَيُّهَا الْمُدَّتِرُ ﴿ ثُلُ فَرُ فَأَنذِرُ ﴿ ﴾.
- (٣) أصل الرجز العذاب، وسميت الأصنام والأوثان رجزاً لأنها سبب للعذاب ولنجاستها المعنوية وهي الشرك بالله تعالى، وقد توعد الله تعالى أهل الشرك بعقوبات لم يتوعد بها أهل ذنب من الذنوب لشناعته وعظيم فظاعته فإنه أعظم ذنب عصي الله به في الأرض، وهو أطلم الظلم لأنه صرف خالص حق

وهجرها: تركها وأهلها، والبراءة منها وأهلها (۱). وأخذ على هذا عشر سنين يدعوا إلى التوحيد (۲)،....

الله لأحد من خلقه، وتسوية للمخلوقين بأحسن الخالقين وهي التي أردتهم في الحجيم: ﴿ قَالُواْ وَهُمْ فِيهَا يَخْنَصِمُونَ ﴿ تَاللَّهِ إِن كُنَّا لَفِي ضَلَالٍ مُّبِينٍ ﴿ يَا إِذْ فَهَا لَيَا مِن شَفِعِينَ ﴿ يَا اللَّهِ اللَّهُ اللّ

١ - أن الله لا يغفره إلا بالتوبة.

٧- حبوط عمل صاحبه.

٣- خروجه من ملة الإسلام.

٤- أن الله يحرم على من مات عليه الجنة، ومأواه النار وما للظالمين من أنصار.

#### (١) فائدة: من أسباب السلامة من الشرك:

- معرفة الله تعالى بأسمائه وصفاته وأفعاله وآثار ذلك في الأنفس والآفاق.
  - معرفة حقيقة التوحيد وثمرته العاجلة والآجلة.
- معرفة الشرك وقبحه ووجه كونه أعظم أنواع الظلم وشدة العقوبة عليه في الدنيا والآخرة.
  - · الحذر من وسائل الشرك وذرائعه ومخالطة أهله والإصغاء إلى شبهاتهم.
- الابتهال إلى الله تعالى في طلب التثبيت على التوحيد والعصمة من الشرك.
- (٢) فائدة: منذ بعث الله تعالى النبي ﷺ حتى جاوز عشر سنين لم ينزل الله عليه فريضة إلا التوحيد والدعوة، ثم فرضت الصلاة بعد أكثر من عشر سنين من

البعثة فصلى ثلاث سنوات بمكة ثم بعد هجرته فرضت بقية الفرائض، ومضى ﷺ يدعو إلى تلك الفرائض مع التوحيد، حيناً يؤسسها عليه وآخر ينبه على أنها من مقتضاه وعلامة عليه...الخ. حتى في المدينة كان يدعو إلى التوحيد، ويحذر من الشرك إلى آخر لحظة فكان يقول: «لعنة الله على اليهود والنصارى اتخذوا قبور أنبيائهم مساجد» فدل ذلك:

- أ- على عظم شأن التوحيد وضرورة ترسيخه في النفوس فإنه أساس الملة وقاعدة الشريعة ولا تقبل الأعمال إلا به.
- ب- عظم قبح الشرك وأنه لا يجوز إقرار الناس عليه مع القدرة على منعهم منه لأنه تعدِّ على حق الله تعالى الذي هو أعظم الحقوق لما فيه من تنقص الله جل وعلا بمساواة الخلق به والتعلق بها من دونه أو معه.
- ج- عظم شأن الدعوة إلى الله تعالى وضرورة الفقه والبصيرة فيها وذلك من وجوه:

أحدها: أنها وسيلة تبليغ الدين وتعليم المكلفين. وأنها فرضت قبل الفرائض العملية ولم يفرض معها شيء أكثر من عشر سنين.

الثاني: أن التوجيه بشأنها استغرق أكثر السور المكية وجملة من السور المدنية.

الثالث: أنها وظيفة أساسية من وظائف النبي ﷺ في الأمة، قال تعالى: ﴿وَدَاعِيًا إِلَى اللَّهِ بِإِذْ نِهِ وَسِرَاجًا مُّنِيرًا ﴿ إِنَّ اللَّهِ اللَّهُ اللللَّا اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ اللّا

الرابع: أن الله تعالى كلف بها الأمة مع نبيها ﷺ ومن بعده فقال: ﴿وَلَتَكُن مِن اللهِ عَالَى اللهِ عَالَى اللهُ وَيَأْمُرُونَ بِٱلْمَعُرُوفِ وَيَنْهَوْنَ عَنِ ٱلْمُنكَرِ وَأُولَتِهِكَ هُمُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ

وبعد العشر عرج به إلى السماء (١)،.....

(۱) فائدة: لما ضاق الأمر بالنبي على من أذى قريش وأهل الطائف له، كان من تفريج الله له بأن أسري به ليلاً من المسجد الحرام إلى المسجد الأقصى، ثم عرج به إلى السموات العلى وجاوزها حتى بلغ سدرة المنتهى، ثم عرج به إلى مكان قريب من الله تعالى حيث بلغ مستوى يسمع فيه صريف الأقلام وجريانها بالمقادير. وكلمه الله تعالى كفاحاً حين فرض عليه الصلوات، وفي آخر مراجعة النبي على ربه تبارك وتعالى بشأن التخفيف قال تعالى: «قد أمضيت فريضتى وخففت عن عبادي ما يبدل القول لدي».

والإسراء لغة: السير بالشخص ليلاً، وقيل بمعنى سرى.

وشرعاً: هو إسراء جبريل عليه السلام بنبينا محمد على ليلاً من المسجد الحرام إلى المسجد الأقصى، فقد أسرى بجسد النبي وروحه جميعاً على الصحيح يقظة لا مناماً من المسجد الحرام إلى المسجد الأقصى على البراق، ثم عرج به إلى السياء بالمعراج وفتح له باب السياء الدنيا، ثم عرج به من سياء إلى السياء التي أعلا منها – كليا مر بسياء لقي فيها نبياً من الأنبياء والمرسلين قبله – عليهم السلام – حتى جاوز السموات السبع جميعاً إلى سدرة المنتهى بصحبة جبرائيل – عليه السلام –، ثم ارتفع حتى بلغ مستوى يسمع فيه صريف الأقلام – أي: جريانها بالمقادير –، وهناك دنا من الجبار جل جلاله وكلمه بلا واسطة، وفرض عليه الصلوات الخمس، وقال سبحانه وتعالى: «قله أمضيت فريضتي وخففت عن عبادي...» الحديث القدسي، ثم نزل عليه وأصبح بمكة يحدث عها جرى له.

وكان مما جرى للنبي عَلَيْ في تلك الرحلة المباركة الميمونة أمور:

الأول: أنه ﷺ صلى تلك الليلة بالنبيين والمرسلين قبله في بيت المقدس ركعتين.

الثاني: أنه لقي عدداً من أنبياء الله ورسله في السموات فسلم على من لقي منهم ودعاله بخير.

الثالث: أنه ارتفع فوق سدرة المنتهى إلى مكان سمع فيه صريف الأقلام وهو جريانها بالمقادير.

الرابع: أنه أدخل الجنة فأريها حقاً.

الخامس: أن الله تعالى كلمه كفاحاً وفرض عليه الصلاة خمسين صلاة في اليوم والليلة، ثم خفضها الله عنه – بعد مراجعة النبي على لله في عددها بمشورة موسى – عليه السلام – حتى استقرت على خمس في العدد، وجعل ثوابها ثواب خمسين فضلاً من الله عز وجل على عباده، لأن الله تعالى قد قال له: «قد أمضيت فريضتي وخففت عن عبادي».

وفرضت الصلوات الخمس، وصلى بمكة ثلاث سنين (١). وبعدها أمر بالهجرة إلى المدينة. والهجرة (٢) فريضة على هذه الأمة،.......

(۱) فائدة: وقد كان فرض الصلاة أعظم شيء، وأكبره أثراً في ظهور أمر النبي وينظير بمكة، بعد أن أرسله الله وبعثه إلى قومه، ولذا فالغالب أنه كان أمره وينظير في ظهور فلم يزل وينظير منتصراً بعد فرضها؛ وكان قبل فرضها يصلي باجتهاده، وربها بالدعاء.

ففرضت الصلاة في أحرج ظرف مر بالنبي على ومنذ فرضت وأمر النبي على وأصحابه في عزة وظهور؛ وقد خففت فكانت نعم العون للنبي على والمسلمين في دعوتهم وسائر شؤونهم فكانت الصلاة والدعاء مفزعهم عند اللهات وراحتهم من الشدات، ولهذا كله قال تعالى: ﴿وَاسْتَعِينُوا بِالصَّبِرِاتِ وَالْصَلَوةُ وَإِنَّهَا لَكَبِيرةٌ إِلَّا عَلَى الْخَلَيْعِينَ ، ثم طرأ على الصلاة بعض التغييرات من الإتمام والقصر، والجمع وصفات صلاة الخوف ، فقالت عائشة رضي لله عنها -: «كانت الصلاة اثنتين اثنتين فأقرت في السفر وزيدت في الحضر».

- (٢) فائدة: شرع الله تعالى الهجرة لنبيه على الأن المشركين آذوه وآذوا أصحابه، فلطف الله بهم وأمرهم بالهجرة إلى المدينة، وكان ذلك إيذاناً بنصرة المسلمين وظهور الدين وقيام أول دولة في الإسلام وخزي الكفرة من أهل الكتاب والمشركين، والهجرة على هذا الوجه من غير مكة باقية إلى أن يأتي الله بأمره، فالهجرة مأخوذة من الهجر، وهو نوعان:
- أ- الهجر على وجه التأديب: وهو هجر من يظهر البدع والمنكرات والمقصود به زجر المهجور وتأديبه بسبب معصيته وصرف العامة عن مثل حاله فإن

كانت المصلحة في ذلك راجحة كان مشروعاً فقد هجر النبي على كانت المصلحة في ذلك راجحة كان مشروعاً فقد هجر النبي عنهم عن غزوة بن مالك رضي الله عنه وصاحبيه رضي الله عنهما بسبب تخلفهم عن غزوة تبوك من غير عذر شرعي، و إن لم يكن في الهجر فائدة أو كانت فيه مفسدة فإنه لا يجوز الهجر ولذلك لم يهجر النبي على أحداً من أصحابه في مكة ولم يهجر رؤوس المنافقين كعبد الله بن أبي بن سلول ونظرائه لما في هجرهم من المفسدة الراجحة وفي مثل هذه الحالة فالتأليف لبعض الناس أنفع من الهجر، فقد كان النبي على يتألف أقواماً ويهجر آخرين.

ب- الهجر بمعنى: الترك، أي: بمعنى ترك المنكرات، ومنه قوله تعالى: ﴿ وَإِذَا رَأَيْتَ اللَّذِينَ يَخُوضُونَ فِي عَلَيْنِا فَأَعْرِضَ عَنْهُمْ حَتَى يَخُوضُواْ فِي حَدِيثٍ غَيْرِهِ وَإِمّا يُسْيِننَكَ الشّيطَانُ فَلَا نَقْعُدُ بَعْدَ اللَّهِ صَرَىٰ مَعَ الْقَوْمِ الظّلِمِينَ ( الشّيطَانُ فَلا نَقْعُدُ بَعْدَ اللَّهِ صَرَىٰ مَعَ الْقَوْمِ الظّلِمِينَ ( الشّيطَانُ فَلا نَقْعُدُوا عَلَيْتَ عَلَيْتَ اللهِ يُكُفّرُ بِهَا وَيُسْنَهُ وَأُ بِهَا فَلا نَقْعُدُوا عَلَيْتَ اللهِ يَكُفُرُ بِهَا وَيُسْنَهُ وَأُ بِهَا فَلا نَقْعُدُوا مَعْهُمْ حَتَى يَخُوضُوا فِي حَدِيثٍ غَيْرِهِ ۚ إِنّكُمْ إِذَا مِثْلُهُمْ إِنّ اللّه جَامِعُ الْمُنْفِقِينَ وَاللّهُمْ عَلَيْ اللهِ عَيْرِهِ ۚ إِنّكُمْ إِذَا مِثْلُهُمْ إِنَّ اللّهَ جَامِعُ الْمُنْفِقِينَ وَاللّهُ عَلَيْهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ الله

ومن الترك هجر البلاد، أي: أرض الكفر والشرك، فيهجر المقام بين أظهر الكافرين والمنافقين والفاسقين، ومنه قوله تعالى: ﴿وَالرَّحْرَ فَالْهَجْرَ ﴾ وما جاء من النصوص بشأن الهجرة فهو من هذا الباب.

### فائدة: في هجرة النبي ﷺ:

كانت الهجرة من مكة وغيرها إلى النبي عَلَيْ في المدينة واجبة قبل فتح مكة من أجل أن يكثر المسلم المهاجر سواد المؤمنين، ويقلل سواد الكفار، ومن أجل

من بلد الشرك(١) إلى بلد الإسلام، وهي باقية إلى أن تقوم الساعة.

ألا يفتتن في دينه، وليتفقه وليتعلم؛ ومن تركها مع القدرة فهو ظالم لنفسه متوعد بها جاء في قوله تعالى: ﴿إِنَّ ٱلَذِينَ تَوَفَّلُهُمُ ٱلْمَلَتَهِكَةُ ظَالِمِيَ ٱنفُسِهِمْ...إلى قوله تعالى: فَأُولَةٍكَ مَأْوَنَهُمْ جَهَنَّمُ وَسَآءَتُ مَصِيرًا لَإِنَّا﴾.

ومن نوى الهجرة ولم يتيسر فأجره على الله، ثم نسخ الوجوب بعد الفتح، وصارت البلاد كلها بلاد الإسلام مكة والمدينة وغيرها من الجزيرة، فقال النبي على «لا هجرة بعد الفتح ولكن جهاد ونية»، فقوله: «لا هجرة»، أي: من مكة.

### ويكون الوجوب في الهجرة مع القدرة:

١-إذا كانت من بلاد الشرك إلى بلاد الإسلام.

٢- وكذا إن خاف على دينه الفتنة.

٣- أو من بلاد المعاصى إلى بلاد الطاعة.

٤- أو من بلاد تظهر فيها البدعة إلى بلاد تظهر فيها السنة.

#### (١) فائدة:

- أ- بلاد الشرك هي التي تظهر فيها شعائر الشرك والكفر ولا تقام فيها شعائر الإسلام على وجه عام شامل.
  - ب- يشترط لجواز السفر إلى بلاد الكفار أو الشرك ثلاثة شروط:
    - ١- أن يكون عند المسلم علم يدفع به الشبهات.
      - ٢- أن يكون عنده دين يمنعه من الشهوات.
        - ٣- أن توجد حاجة تقتضي السفر.

والدليل على وجوب الهجرة قوله تعالى: ﴿ ٱلَّذِينَ تَوَفَّنَهُمُ ٱلْمَلَتَهِكَةُ ظَالِمِي ٱنفُسِهِمْ وَالدليل على وجوب الهجرة قوله تعالى: ﴿ ٱلَّذِينَ تَوَفَّنَهُمُ ٱلْمَكَيِكَةُ ظَالِمِي ٱللّهِ وَسِعَةَ فَهُاجِرُوا وَالْوَا فَيْمَ كُننُمْ اللّهِ وَسِعَةَ فَهُاجِرُوا فَيْمَ كُننُمْ اللّهِ وَسِعَةَ فَهُاجِرُوا فِيهَا فَأُولَتِكَ مَأْوَلَهُمْ جَهَنَمُ وَسَاءَتُ مَصِيرًا ﴾، وقوله تعالى: ﴿ يَنعِبَادِى ٱلّذِينَ ءَامَنُوا إِنَّ فَيهَا فَأُولَتِكَ مَأُولَهُمُ جَهَنَّمُ وَسَاءَتُ مَصِيرًا ﴾، وقوله تعالى: ﴿ يَنعِبَادِى ٱلّذِينَ ءَامَنُوا إِنَّ وَسَعَةُ فَإِيّنِي فَاعْبُدُونِ ﴾.

قال البغوي رحمه الله تعالى: سبب نزول الآية في المسلمين الذين في مكة لم يهاجروا، ناداهم الله باسم الإيمان.

فلما استقر في المدينة أمر ببقية شرائع الإسلام، مثل: الزكاة، والصوم (١)، والجهاد (٢)،

واصطلاحاً: هو بذل الجهد والطاقة لإعلاء كلمة الله تعالى بقتال الكفار طلباً أو دفعاً وقتال الخوارج والبغاة ونحوهم من المفسدين في الأرض.

وكان فرض الجهاد في السنة الثانية أو الثالثة من الهجرة، فقد كان النبي عَلَيْ قبل الهجرة ممنوعاً من جهاد الكفار بالسيف، مأموراً بالصفح عنهم والصبر عليهم ومجاهدتهم بالقرآن لعدم استكمال أمور الجهاد، ومن ذلك أنه لم يكن

فإذا لم تتوفر هذه الشروط فلا يجوز السفر إلى بلاد الكفار لما فيه من تعريض الدين للفتنة.

<sup>(</sup>١) فائدة: كان فرض الزكاة والصوم في السنة الثانية من الهجرة.

<sup>(</sup>٢) فائدة: الجهاد لغة: هو بذل الجهد والوسع.

له ولاية وسلطان، وكان المفسدة باستعماله أكبر وأخطر ولما لله تعالى في ذلك من الحكم الكثيرة، ثم بعد الهجرة وتأسيس الدولة التي صار بها للمسلمين ولاية وسلطان يتحقق به أمر الجهاد ومقصوده، شرع الله تعالى له جهاد الكفار والمشركين بالسيف مع الجهاد بالقرآن.

#### وكان ذلك على مراتب:

- أ- أول ما أنزل فيه الإذن بالقتال لمن ظلم المسلمين قال تعالى: ﴿ أُذِنَ لِلَّذِينَ لِلَّذِينَ لِلَّذِينَ لِلَّذِينَ لِلَّذِينَ لِلَّذِينَ لِللَّهِ مَا أَنْهُمَ ظُلِمُواً وَإِنَّ اللَّهَ عَلَى نَصْرِهِمْ لَقَدِيرٌ ﴾، أي: إذا بدؤوا بالقتال بسبب أنهم ظلموا.
- ج- ثم أمر الله تعالى في سورة براءة بنبذ العهد وقتال المشركين كافة وقتال أهل الكتاب من اليهود والنصارى وألحقت بهم السنة المجوس حتى يسلموا أو يعطوا الجزية عن يد وهم صاغرون، كما قال تعالى: ﴿وَقَلَئِلُوا الْمُشْرِكِينَ كَأَفَّةُ كَمَا يُقَلِئُلُونَكُمْ كَافَّةً وَاعْلَمُوا أَنَّ اللّهَ مَعَ الْمُنْقِينَ ، وقال تعالى: ﴿قَلِئُلُوا الَّذِينَ لَا يُوْمِئُونَ بِاللّهِ وَلَا بِالْيَوْمِ اللّهِ وَلَا يَالَيْوِمِ اللّهِ وَلَا يَالِيونِ اللّهِ وَلَا يَالَيْوِمِ اللّهِ وَلَا يَالَيْوِمِ اللّهِ وَلَا يَكُومُ وَلَا يَكُومُ وَلَا يَلُومُ وَلَا يَدِينُونَ وَلَا يَكُونُ وَلَا اللّهُ وَلَا يَلْهُ وَلَا يَلُومُ وَلَا يَدِينُونَ وَلَا اللّهُ وَلَا يَعْلُوا الْجَرْيَة عَنْ يَدِ وَهُمْ صَغِرُونَ لَيْنَا ﴾.

وقال رسول الله: «أغزوا في سبيل الله، قاتلوا من كفر بالله»، ومع هذا التدرج في تشريع الجهاد على هذه المراتب فإنه لم تنسخ النصوص الآمرة بالصبر والصفح عن الكفار على الصحيح، بل هي محكمة، ولكنه يعمل بها في الحال التي تقتضيها في حال ضعف المسلمين وعجزهم عن القتال، أو حين تكون مفسدته أرجح من مصلحته لأهل الإسلام، فإن لو لاية المسلمين الشرعية أن تصالح الكفار والمشركين – ما دام في الصلح مصلحة كاملة أو راجحة للمسلمين وفي القتال مفسدة كاملة أو راجحة – مؤقتاً، أي: بمدة محدودة أو غير مؤقت أي بمدة مفتوحة.

ومتى ما صار للمسلمين قوة على جهاد الكفار وغلب على الظن رجحان مصلحته نبذ المسلمون عهد الكفار إليهم وقاتلوهم بعد إشعارهم بمدة قبل حربهم بإنهاء اتفاقية الصلح، فلم يبح الله تعالى ترك قتال الكفار والمشركين من أي ملة ونحلة أبداً وإن هادنوا المسلمين وسالموهم هدنة مطلقة مع إمكان جهادهم، قال تعالى: ﴿وَقَائِلُوهُمْ حَتَى لَا تَكُونَ فِنْنَةٌ وَيَكُونَ الدِّينُ لِلَّهِ فَإِنِ اَنهَوَا فَلا عُدُونَ إِلَا عَلَى الظّالِمِينَ ﴾، وقال تعالى: ﴿وَجَعَلُ كَلِمَةُ اللَّهِ عَلَى الظّالِمِينَ ﴾، وقال تعالى: ﴿وَجَعَلُ كَلِمَةُ اللَّهِ هِي الْعُلْمَا وَاللَّهُ عَزِينٌ حَكِيمٌ فَيَ اللَّهُ عَلَى الطَّالِمِينَ ﴾، وقال تعالى: ﴿وَجَعَلُ كَلِمَةُ اللَّهِ هِي النَّهُ عَلِينٌ حَكِيمٌ فَيْ اللَّهُ عَلَى الطَّلُقُ وَكَلِمَةُ اللَّهِ هِي الْعُلْمَا وَاللَّهُ عَزِينٌ حَكِيمٌ فَيْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى الطَّلُقُ وَكَلِمَةُ اللَّهِ هِي الْعُلْمَا وَاللّهُ عَزِينٌ حَكِيمٌ فَيْ اللَّهُ عَلَى الطَّلَقَ وَكَلِمَةُ اللّهِ هِي الْعُلْمَا وَاللّهُ عَزِينٌ حَكِيمٌ عَلَى اللّهُ عَلَى الطَّلَامِينَ اللّهُ عَلَى الطَّلَامِينَ اللّهُ عَلَى الطَّلْكُ وَكَلِمُ الطّنَامِينَ اللّهُ عَلَى الطّنَامُ وَاللّهُ عَلَى الطّنَامِينَ اللّهُ عَلَى الطّنَامِينَ اللّهُ عَلَى الطّنَامُ وَاللّهُ عَلَى الطّنَامُ وَاللّهُ عَلَى الطّنَامُ وَلَا اللّهُ عَلَى الطّنَامُ وَاللّهُ عَلَى الطّنَامُ وَاللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الطّنَامُ وَاللّهُ عَلَى الطّنَامُ وَاللّهُ عَلَى الطّنَامُ وَاللّهُ عَلَى الطّنَامُ اللّهُ عَلَى الطّنَامُ اللّهُ عَلَى الطّنَامُ اللّهُ وَلَا عَلَامُ اللّهُ عَلَى الطّنَامُ اللّهُ عَلَى الطّنَامُ الطّنَامُ عَلَامُ اللّهُ اللّهُ عَلَى الطّنَامُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الطّنَامُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى الطّنَامُ اللّهُ عَلَى الطّنَامُ اللّهُ اللّهُ عَلَى الطّنَامُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى الطّنَامُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ

### فائدة: في تبليغ النبي عَلَيْ الدين:

مما يعلم بالضرورة من دين الإسلام أن النبي على لله لله بتبليغه من دينه بل أنزل إليه من ربه، فلم يكتم شيئاً ولم ينس شيئاً مما أمره الله بتبليغه من دينه بل بلغه قولاً، وبينه فعلاً وحالاً، وتقريراً، وإنكاراً، وبذلك قامت الحجة واتضحت المحجة وزالت المعذرة، واعتقاد كمال تبليغ النبي على رسالته الأمة

والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، وغير ذلك من شرائع الإسلام؛ أخذ على هذا عشر سنين، وبعد ذلك توفي (١)، صلوات الله وسلامه عليه.

ودينه باق (٢)، وهذا دينه لا خير إلا دل الأمة عليه، ولا شر إلا حذرها منه،.....

- (۱) فائدة: دفن على في بيته حجرة عائشة رضي الله عنها لأنه خشي أن يتخذ قبره مسجداً، كما روت عائشة رضي الله عنها- وقالت: «لولا ذلك لأبرز قبره»، ولأنه روي عنه على «أن الأنبياء يدفنون حيث يموتون»، وقد مات في حجرة عائشة رضي الله عنها فدفن فيها بإجماع الصحابة رضي الله عنهم وهم معصومون أن يجمعوا على ضلالة.
- (۲) فائدة: من العقائد الصحيحة الضرورية التي دلت عليها نصوص الكتاب والسنة وكلام السلف الصالح من الأمة اعتقاد بقاء دين الإسلام بحفظ الله له، يتعبد به الناس لله إلى أن يأتي الله بأمره، ولهذا قال رسول الله على: «لا يسمع بي يهودي ولا نصراني، ثم لا يؤمن بي إلا دخل النار»، وقال على: «لا تزال طائفة من أمتي على الحق «الجهاد ماضي إلى يوم القيامة»، وقال على: «لا تزال طائفة من أمتي على الحق ظاهرين لا يضرهم من خذلهم ولا من خالفهم حتى يأتي الله بأمره»، ثم في آخر الزمان وبعد ظهور عدد من أشراط الساعة الكبار يتمثل الشيطان

والخير الذي دلها عليه (۱)......

للناس ويزين لهم عبادة الأوثان فيعبدونها، وتقبض كل روح مؤمن ومؤمنة حتى لا يقال في الأرض: الله، ويبقى الكفار يتهارجون كتهارج الحمر وعندئذ يرفع القرآن وتهدم الكعبة فلا تقوم الساعة إلى على شرار الخلق، كما في الحديث الصحيح عن النبي على قال: «إن من شرار الخلق من تدركهم الساعة وهم أحياء والذين يتخذون القبور مساجد».

(١) فائدة: في موقف أهل السنة مع أثار رسول الله ﷺ:

يرى أهل السنة والجماعة أن آثار رسول الله ﷺ نوعان:

الأول: ما أثر عنه على من أقوال وأفعال وتقريرات وإنكار لما وقع من الصحابة مخالفاً لهديه وبيان وجه الصواب فيه فهذا النوع من بيانه على لما نزل إليه من ربه وهو من هديه فهذا النوع يجب الأخذ به والتمسك به واتباعه عليه الصلاة والسلام فيه وهكذا ما صلى فيه على خير وجه التشريع وكذا ما أقرهم عليه عليه عليه من التبرك بريقه وشعره وعرقه لإقراره إياهم.

الثاني: ما أثر عنه ﷺ مما هو من قبيل الجبلة والاتفاق والمصادفة فهذا لا يشرع إتباعه فيه بل هو من وسائل الغلو وقد أنكر بعض أعيان الصحابة على من فعله. ومن أمثلة ذلك:

- ١- أن عمر رضي الله عنه قطع الشجرة التي بويع تحتها النبي ﷺ لما علم
   أن الناس يقصدونها وذلك خوفاً عليهم من فتنة الغلو فيها.
- ٢- لما بلغه أن أناساً يقصدون موضعاً صلى فيه النبي على في الطريق أنكر
   عليهم، وقال فيها معناه -: «إنها أهلك من كان قبلكم مثل هذا، كانوا

التوحيد (۱)، وجميع ما يجبه الله ويرضاه، والشر الذي حذرها منه: الشرك، وجميع ما يكرهه الله ويأباه (۲).

بعثه الله إلى الناس كافة، وافترض طاعته (٣) على جميع الثقلين: الإنس والجن، والدن والجن، والدنيل قوله تعالى: ﴿ ٱلْيُوْمَ ٱكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ ( أَ) وَأَتَمَمْتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِيتُ..

يتبعون آثار أنبياءهم، فمن أدركته الصلاة في شيء من هذه المساجد فليصل، ومن لا فليمض ولا يقصدها».

(۱) فائدة: التوحيد هو: أصل دين الإسلام، فالإسلام كله خير وخيره عام، لكن أعظم أنواعه وأسبابه التوحيد، وهو قصد الله بها شرع من اعتقادات القلوب وأعها في أقوال الألسن وأعهال الجوارح.

وخلاف التوحيد وضده الشرك الذي هو قصد غير الله تعالى بشيء من حقه لأنه تسوية لغير الله بالله في ما هو من خصائص الله.

- (٢) من الشرك والبدع والفسوق.
- (٣) في امتثال أو امره و اجتناب نواهيه.
- (٤) فائدة: فإن كال الدين بكال التشريع وكال التبليغ والبيان وبذلك تمت النعمة، ولهذا نزل قوله تعالى: ﴿ الْيَوْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ ﴾ الآية، فبكال هذه الأمور تمت النعمة وقامت الحجة، ولهذا خاطب النبي على صدر هذه الأمة بقوله: «أيها الناس إنكم مسؤولون عني فها أنتم قائلون؟ قالوا: نشهد أنك قد بلغت ونصحت وأديت، فرفع سبباته إلى السهاء ثم نكتها عليهم، وقال: اللهم اشهد عليهم». فالله تعالى لم يتوفّ نبيه على حتى كمل به الدين، وأقام به الحجة، ولهذا بكى أبو بكر رضي الله عنه عندما نزلت هذه الآية، لأنه بكال

# لَكُمُ ٱلْإِسْلَمَ دِينًا ﴿ (1).

الدين وبيانه انتهت مهمته على وأنه قريب الرحيل إلى ربه، فلم يعش الرسول على بعد هذه الآية الرسول على بعد نزول هذه الآية إلا ٨٣ يوماً، ولم ينزل عليه بعد هذه الآية من الأحكام شيء، وإنها هي مواعظ، كقوله تعالى: ﴿وَاتَقُواْ يَوْمَا تُرْجَعُونَ فِيهِ إِلَى اللَّهِ ثُمَّ تُوفَّنَ كُلُّ نَفْسِ مَّا كَسَبَتْ وَهُمْ لَا يُظْلَمُونَ ( الله على ال

ولهذا لا يجوز أن يتعبد الله بغير شرع الله وعلى خلاف سنة رسول الله ﷺ.

### (١) فائدة: من ثمرات عقيدة ختم النبوة:

من خصائص النبي على أنه ختم به النبيون فلا نبي بعده، وإذا ختمت النبوة به على فقد ختمت به الرسالة كذلك، لأن الرسول لا يكون رسولاً حتى ينبأ أولاً وعلى هذا اعتقاد أهل الحق من هذه الأمة، فعقيدتهم ختم النبوة والرسالة به على وتلك من أصول اعتقادهم. فمن صدق مدعي النبوة بعد النبي على فقد كفر كفراً أكبر يخرجه من ملة الإسلام يجب قتله لردته إلى أن يتوب توبة محققة.

### ولهذه العقيدة المباركة ثمرات كثيرة جليلة منها:

١- استقرار التشريع وكمال الدين، فلا يتغير هذا الدين ولا يتبدل، وهذا من أعظم النعم على هذه الأمة، وكان ذلك مما غبط به اليهود أهل الإسلام فقالوا: (لو أنزلت علينا ﴿ ٱلْيَوْمَ أَكُملَتُ لَكُم فِينَكُم لا تخذنا ذلك عيداً)، وفي ذكر كمال الدين وختم النبوة وتمام النعمة تنبيه من الله عز وجل على شكر هذه النعم، وتقرير ظاهر أنه لا مجال للزيادة في هذا الدين أو النقصان منه، فمن زاد فيه فقد ابتدع، ومن نقص منه فقد جفا وظلم وهلك.

# والدليل على موته قوله تعالى: ﴿ إِنَّكَ مَيِّتُ وَإِنَّهُم مَّيِّتُونَ ﴾ (١)، والناس إذا ماتوا...

٢- ثقة الأمة ببقاء الدين إلى آخر الدهر وحفظه الله تعالى وعدم نسخه إلى آخر الدهر، فلا يتعبد لله تعالى إلا بهذه الشريعة بها فيها من عقائد وأحكام وأخلاق وغير ذلك، والدين الباقي المحفوظ منصور فلا يخاف عليه الذهاب أو الاضمحلال، وإنها يخاف على من قصر في نصره ونشره لما فاته من الخير إلى غيره، كها قال تعالى: ﴿ وَإِن تَتَوَلَّوْا يَسَ تَبَدِلَ فَوْمًا غَيْرَكُمْ ثُمَّ لَا يَكُونُوا أَمْنَاكُمْ ( الله عنيه ).

٣- القطع بكذب من ادعى النبوة من هذه الأمة بعد النبي على - دون أي نظر أو تأمل -، وهذا من أعظم مقاصد النبي على في قريره اعتقاد ختم النبوة.

(١) فائدة: بعد أن بين الشيخ الأصل الثالث أشار إلى مسائل مهمة هي:

الأولى: وجوب اعتقاد عموم رسالة النبي على القوله تعالى: ﴿ فُلْ يَكَأَيُّهَا النَّاسُ إِنِّى رَسُولُ اللّهِ إِلَيْكُمْ جَمِيعًا الّذِى لَهُ مُلْكُ السّمَوَتِ وَالْأَرْضِ لَا إِلّهَ إِلّا هُوَ يُحْيِ وَيُمِيثُ فَعَامِنُوا بِاللّهِ وَرَسُولِهِ النّبِي الْأُمِي اللّهِ عَلَيْتِ مُ فَعَامِنُوا بِاللّهِ وَرَسُولِهِ النّبِي الْأَمِي اللّهِ عَلَيْتِ فَعَامِنُوا بِاللّهِ وَرَسُولِهِ النّبِي اللّهِ عَلَيْتِ الْأَمِي اللّهِ عَلَيْتِ اللّهِ عَلَيْتِ اللّهُ عَلَيْتِ اللّهِ عَلَيْتِ اللّهِ عَلَيْتِ اللّهِ عَلَيْتِ اللّهُ عَلَيْتِ اللّهِ عَلَيْتِ اللّهِ الله قومه الله الله الله الله الله الناس عامة »، وما جاء في معناها من النصوص. فعلى عموم المكلفين من الجن والإنس الإيهان به وإتباعه ومن لم يؤمن به ويتبعه أدخله الله النار.

الثانية: وجوب اعتقاد بقاء الشريعة وحفظ الله تعالى لها ليتعبد بها الناس لله تعالى إنَّا نَحْنُ نَزَّلْنَا اللَّهِ كُرَ وَإِنَّا تعالى إِنَّا نَحْنُ نَزَّلْنَا اللَّهِ كُرَ وَإِنَّا تعالى إِنَّا نَحْنُ نَزَّلْنَا اللَّهِ كُرَ وَإِنَّا

لَهُ لَكُفِظُونَ ﴿ إِنَّ الْحَكِتَ وَمُهَيْمِنَا عَلِيَةً فَاحْكُم بَيْنَهُم بِمَا أَنزَلَ اللَّهُ وَلا تَنَبِع بَيْنَ يَدَيْهِ مِنَ الْحَكِتَ وَمُهَيْمِنَا عَلَيْةً فَاحْكُم بَيْنَهُم بِمَا أَنزَلَ اللَّهُ وَلا تَنَبِع بَيْنَهُم عِمَا جَآءَكَ مِنَ الْحَقِقُ لِكُلِّ جَعَلْنا مِنكُمْ شِرْعَةً وَمِنْهَاجًا ﴾، أي: حاكما عليه، فلا يجوز أن يؤخذ دين الله عن الكتب السابقة المحرفة الناقصة المؤقتة، وما فيها من خير فقد جاء به الإسلام، وما فيها من قيود وأغلال سلم منها فدين الإسلام باق محفوظ عن التبديل والتغيير والزيادة والنقصان، وهو صالح مصلح للناس في كل زمان ومكان، قد علم ذلك من علمه، وجهله من جهله.

الثالثة: وجوب اعتقاد موت النبي على الله على الله الله الله الله ولم يتحول إلى نور كما تزعم الصوفية، ولم يمت على فراشه بعد أن خيره الله تعالى بين الدنيا والرفيق الأعلى فاختار الله الرفيق الأعلى بعد أن بلغ الرسالة وأدى الأمانة، ونصح الأمة، وجاهد في الله حق جهاده، وترك الأمة على بيضاء نقية ليلها كنهارها لا يزيغ عنها إلا هالك.

والنصوص على إثبات موته على من الكتاب والسنة كثيرة، وهو إجماع المسلمين، ومن المعلوم بالضرورة من دين الإسلام.

الرابعة: أن الناس كلهم يبعثون فليس البعث خاصاً بالنبي على وحده. بل البعث لجميع الخلق. ومن حكمه العظيمة:

١- تحقق ما وعد الله به وأخبر عنه بواسطة كتبه المنزلة ورسله المبلغون عن الله دينه، من أمر البعث والجزاء، قال تعالى : ﴿ وَأَقَسَمُواْ بِاللّهِ جَهْدَ أَيْمَانِهِمْ لَا يَعْدُ اللّهِ مَن يَمُوثُ بَلَىٰ وَعْدًا عَلَيْهِ حَقًا وَلَاكِنَ أَكُمْ أَكُمْ النّاسِ لَا يَعْلَمُونَ ﴾.

يبعثون، وبعد البعث محاسبون ومجزون بأعمالهم (١)، والدليل قوله تعالى: ﴿وَلِلَّهِ مَا فِي السَّمَوَاتِ وَمَا فِي اَلْأَرْضِ لِيَجْزِى اللَّذِينَ أَسَتَعُواْ بِمَا عَمِلُواْ وَيَجْزِى اللَّذِينَ أَحْسَنُواْ بِمَا عَمِلُواْ وَيَجْزِى اللّذِينَ أَحْسَنُواْ بِمَا عَمِلُواْ وَيَجْزِى اللَّذِينَ الْحَسَنُوا

(۱) فائدة: اعلم أن الساعة لا تقوم إلا على شرار الخلق فهم الذين يموتون عند قيام الساعة، فينفخ إسرافيل في الصور نفخة الفزع ثم نفخة الصعق، والصور: وهو بوق سعة دائرته كها بين السهاوات والأرض.

والراجح أنها نفخة واحدة تبدأ خفيفة كما في الحديث حتى أن الرجل ليصغي لبناً، ويرفع لبناً، أي: يصغى أذناً ويرفع الأخرى ليتأكد من الصوت ومصدره لخفائه، ثم يظهر الصوت فيحصل به فزع الناس، ثم يقوى، أي: يرتفع الصوت حتى يصعق الخلق.

٢- تصديق أولي العلم بها جاءت به الرسل على ما دعوا الناس إلى الإيهان به، قال تعالى: ﴿ وَقَالَ اللَّذِينَ أُوتُوا الْعِلْمَ وَٱلْإِيمَانَ لَقَد لَيِثْتُم فِي كِئْبِ اللّهِ إِلَى يَوْمِ
 ٱلْبَعَثِ فَهَاذَا يَوْمُ ٱلْبَعْثِ وَلَاكِنَكُمْ كُنتُمْ لَا تَعْلَمُونَ لَإِنَّا ﴾.

٣- تقرير الناس بأعمالهم وجزائهم عليها، قال تعالى: ﴿ لِيُبَيِّنَ لَهُمُ ٱلَّذِي يَخْتَلِفُونَ فِيهِ وَلِيعَلَمَ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا أَنَهُمْ كَانُوا كَندِينَ ﴾، وقال تعالى: ﴿ قُلْ بَكَ وَرَقِ فَلَ بَكَ وَرَقِ لَكُ عَلَى ٱللّهِ يَسِيرُ ﴾. وقال تعالى: ﴿ لِيَجْزِي ٱلّذِينَ ٱسْتَوُا لِيَعْمُنُ أَمُ لَلْلَا عَلَى ٱللّهِ يَسِيرُ ﴾. وقال تعالى: ﴿ لِيَجْزِي ٱلّذِينَ ٱسْتَوُا بِمَا عَمِلُوا وَيَجْزِي ٱلّذِينَ ٱحْسَنُوا بِٱلْحُسْنَى ﴾ الآيات.

٤- تكذيب الكفار المنكرين للبعث، قال تعالى: ﴿ وَلِيعَلَمَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ أَنَهُمُ مُ
 كَانُواْ كَنِدِينَ (إِنْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ الللَّالِ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

ومن كذب بالبعث كفر (١)، والدليل قوله تعالى: ﴿زَعَمَ ٱلَّذِينَ كَفَرُوٓاً (٢) أَن لَن يُبْعَثُوَّاً قُلُ بَكَى وَرَبِّي (٣) لَنْ عَلَى اللهِ يَسِيرُ ﴾.

وقال بعض أهل العلم: إنها نفختان نفخة فزع ونفخة صعق وفيها يصعق كل من في السهاوات والأرض إلا من شاء الله، ثم ينادي رب العزة والجلال: ﴿لِلّهِ الْوَحِدِ الْفَهَادِ»، ﴿لِمَنِ الْمُلّكُ الْيَوْمَ فَلا يجيبه أحد فيجيب نفسه قائلاً: ﴿لِلّهِ الْوَحِدِ الْفَهَادِ»، ويقول: «أنا الملك أين المتكبرون؟ أين الجبارون؟». ثم تبعث الخلائق خلقاً جديداً، فتمطر السهاء مطراً كمني الرجال فتنشأ الأجساد من عَجْبِ الذّنب، ثم إذا تم خلقها تحت الأرض نفخ إسرافيل في الصور نفخة البعث فتطير بتلك النفخة الأرواح إلى أجسادها فتحل فيها: ﴿فَإِذَا هُمْ قِيَامٌ يَنظُرُونَ (فَنَيَ بِعَلَمُ مِنَ الْأَجْدَاثِ إِلَى بخلقةٍ لا تقبل الفناء، كها قال تعالى: ﴿وَلُفِخَ فِي الصَّورِ فَإِذَا هُمْ مِّنَ الْأَجْدَاثِ إِلَى بخلقةٍ لا تقبل الفناء، كها قال تعالى: ﴿وَلُفِخَ فِي الصَّورِ فَإِذَا هُم مِّنَ الْأَجْدَاثِ إِلَى بَهِم جميعاً.

- (١) فائدة: هذا تنبيه من الشيخ على أن الإيهان بالبعث ركن من أركان الإيهان بالله تعالى.
- (٢) فدل على كفر من كذب بالبعث، وذلك لأن الله أخبر به، ومن كذب الله كفر، ولذا قال تعالى: ﴿وَمَن يَكُفُرُ بِأَللَهِ وَمَلَيْبٍكَيْتِهِ، وَكُنْبِهِ، وَرُسُلِهِ، وَٱلْيَوْمِ ٱلْآخِرِ فَقَدً ضَلَ ضَلَاكُ بَعِيدًا لِنَبْكَ﴾.
- (٣) وقد أمر الله نبيه بالإقسام على البعث في ثلاثة مواضع من كتابه، فقال تعالى: ﴿ وَيَسْتَنْبِغُونَكَ أَحَقُّ هُوَ قُلْ إِي وَرَبِّيَ إِنَّهُ لَحَقُّ وَمَآ أَنتُم وَهُ وَيَسْتَنْبِغُونَكَ أَحَقُّ هُوَ قُلْ إِي وَرَبِّيَ إِنَّهُ لَحَقُّ وَمَآ أَنتُم بِمُعْجِزِينَ فَهُ وَقَالَ اللَّاعَةُ بِمُعْجِزِينَ فَهُ وَقَالَ اللَّاعَةُ فَا فَرَبِي لَتَأْتِينَا السَّاعَةُ فَلَ اللَّاعَةُ فَلَ اللَّاعَةُ فَلَ اللَّاعَةُ فَلَ اللَّاعَةُ فَلَ اللَّهُ وَرَبِّي لَتَأْتِينَا السَّاعَةُ فَلُ ذَرَّةً فِي قَلْ اللَّهُ وَرَبِّي لَتَأْتِينَا كُمْ عَلِمِ اللَّهُ يَعْرُبُ عَنْهُ مِثْقَالُ ذَرَّةً فِي

وأرسل الله جميع الرسل<sup>(۱)</sup> مبشرين ومنذرين، والدليل قوله تعالى: ﴿رُّسُلًا مُّبَشِّرِينَ وَمُنذِرِينَ لِتَلَّا يَكُونَ لِلنَّاسِ عَلَى ٱللَّهِ حُجَّةُ أَبَعَدَ ٱلرُّسُلِّ وَكَانَ ٱللَّهُ عَزِيزًا حَكِيمًا﴾.

ٱلسَّمَاوَاتِ وَلَا فِي ٱلْأَرْضِ وَلَا أَصْغَرُ مِن ذَالِكَ وَلَا أَكْبَرُ إِلَا فِي كِتَبِ مُبْيِنِ »، وقال تعالى: ﴿ زَعَمَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ أَن لَّن يُبْعَثُواْ قُلْ بَلَىٰ وَرَبِي لَتُبْعَثُنَّ مُ لِيَا يَعْبُواْ قُلْ بَلَىٰ وَرَبِي لَتُبْعَثُنَ مُ اللَّهِ يَسِيرُ »، وضرب له الأمثال وأبدى وأعاد في تقريره البعث بالحجج القاطعة والبراهين الساطعة، فقال: ﴿ كَذَالِكَ النَّشُورُ »، ﴿ كَذَالِكَ تُخْرَجُونَ »، وغيرها كثير.

- (۱) الرسل: جمع رسول، والوصف بالإرسال يشمل النبي والرسول، لأن كلاً منهما مرسل من قبل الله برسالة إلى قومه، كما قال تعالى: ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا مِن فَبْلِكَ مِن رَّسُولِ وَلَا نَبِي إِلَّا إِذَا تَمَنَّى أَلْقَى ٱلشَّيْطَانُ فِي أَمْنِيَتِهِ فَيَنسَخُ ٱللَّهُ مَا يُلْقِى الشَّيْطَانُ فِي أَمْنِيَتِهِ فَيَنسَخُ ٱللَّهُ مَا يُلْقِى الشَّيْطَانُ ثُمَّ يُحْكِمُ اللَّهُ عَلِيمً عَلِيمً مَرِيمً اللَّهُ عَلِيمً عَلِيمً عَلِيمً اللَّهُ عَلِيمً عَلِيمً اللَّهِ وقد سبق الشَّيْطَانُ ثُمَّ يُحْكِمُ اللَّهُ عَلِيمً عَلِيمً عَلِيمً اللَّهِ والرسول ولكن لأهمية بيان معنى كل من النبوة والرسالة والفرق بين النبي والرسول ولكن لأهمية الموضوع أزيد الأمر هنا تأكيداً فأقول:
- أ- إن النبي مرسل إلى قوم مؤمنين برسالة سابقة فهو مرسل لتقرير شرع سابق في قوم مؤمنين به يثبتهم عليه ويفتيهم فيها أشكل عليهم منه ويحكم فيهم ويؤمهم فيه ويصحح ما أخطأوا فيه ويرد ما ابتدعوه.
  - ب- أما الرسول فهو من أرسل بشرع جديد إلى قوم كفار أو لم تبلغهم رسالة سابقة.

فائدة: للنبيين والمرسلين عليهم والسلام والسلام وظائف عديدة، منها:

الأولى: الدعوة إلى عبادة الله وحده وترك الشرك به وبيان تفصيل أحكامه

وشريعته.

الثانية: البشارة لمن أطاعهم بعظيم الثواب وكريم المآب والنذارة لمن عصاهم بشديد العقاب وأليم العذاب. وأيضاً هذه وظيفة أتباع الرسل البشارة والنذارة.

فخلاصة وظيفة الرسل وأتباعهم البشارة والنذارة ونصح الأمة في ذلك وسياستها على ذلك، فمن فقه الدعوة الجمع بين الترغيب والترهيب وعدم الاقتصار على أحدهما دون الآخر، ولذلك قال أحد السلف رحمهم الله: الفقيه كل الفقيه من لم يُقنِّط الناس من رحمة الله ولم يُجَرِّعهم على معصية الله.

(١) فائدة: نوح عليه السلام أول رسول أرسله الله تعالى إلى قوم كافرين، أي: بعد ظهور الشرك، وكل نبي أرسل إلى أمة فهو للأنس والجن من تلك الأمة، إذ الجن تبع للإنس في خطاب التكليف.

وأما آدم عليه السلام فقد اختلف فيه أهل العلم هل هو نبي أو رسول، والجمهور على أنه نبي، والصحيح أنه رسول لأنه صاحب شريعة لم يسبقه بها رسول قبله لأن في شريعته ما ليس في غيرها من الأحكام الخاصة بشريعته كجواز تزوج الأخ بأخته التي ليست شقاً له في الحمل، أي: لم يكونا توأماً في حمل واحد.

وبين آدم ونوح عليهما الصلاة والسلام عشرة قرون، والقرن الجيل من الناس لا المائة سنة، وكان متوسط أعهار ذلك الجيل سبع مائة سنة، وبما يرجح أن آدم عليه السلام كان رسولاً أنه لم يكن بعده رسل قبل نوح عليه السلام، وكان بينه وبين نوح أنبياء – عليهم الصلاة والسلام – مثل: شيث عليه السلام.

وَٱلنِّبِيَّنَ مِنْ بَعْدِهِ وَأَوْحَيْنَ إِلَى إِبْرَهِيمَ وَإِسْمَعِيلَ وَإِسْحَقَ وَيَعْقُوبَ وَٱلنِّبِيَّنَ مِنْ بَعْدِهِ وَأَوْحَيْنَ إِلَى إِبْرَهِيمَ وَإِسْمَعِيلَ وَإِسْحَقَ وَيَعْقُوبَ وَٱلنَّبِيِّنَ وَءَاتَيْنَا دَاوُردَ زَبُورًا آلَيْكَ ﴾.

وكل أمة بعث الله إليها رسول من نوح إلى محمد – عليهم الصلاة والسلام – يأمرهم بعبادة الله وحده وينهاهم عن عبادة الطاغوت (١)، والدليل قوله تعالى: ﴿ وَلَقَدَ بَعَثْنَا فِي كُلِّ أُمَّةٍ رَّسُولًا أَنِ اَعْبُدُوا اللَّهَ وَاجْتَنِبُوا الطَّاعُوتَ (١)، وافترض الله على جميع العباد الكفر بالطاغوت والإيمان بالله (٣).

قال ابن القيم رحمه الله تعالى: «معنى الطاغوت ما يجاوزه العبد حده من معبود أو متبوع أو مطاع (1)».

<sup>(</sup>١) كما قال تعالى: ﴿ وَإِن مِّنْ أُمَّةٍ إِلَّا خَلَا فِيهَا نَذِيرٌ ﴾.

<sup>(</sup>۲) فدلت الآية على أن زبدة الرسالة الإلهية وخلاصة الكتب السهاوية الدعوة إلى توحيد الله بإخلاص العبادة وترك عبادة ما سواه، ولذلك قال عيسى بن مريم عليهما الصلاة والسلام: ﴿إِنَّ اللهَ رَبِّ وَرَبُّكُمْ فَاعْبُدُوهُ هَذَا صِرَطُ مُسْتَقِيمٌ لَنِي ﴾. فيجب على جميع المكلفين بعد بلوغ الحجة وفهمها عبادة الله وحده وترك الشرك به سبحانه الذي هو عبادة غير الله معه أو من دونه.

<sup>(</sup>٣) لا يتم الإيمان بالله إلا بالكفر بالطاغوت، فالتخلية قبل التحلية والكفر بالطاغوت جحود عبادة غير الله والبراءة من كل عبادة لغير الله وممن عبد غير الله مع تحقيق إخلاص الدين لله تعالى، فلا يكفي أحدهما دون الآخر بل لابد منها جميعاً.

<sup>(</sup>٤) والطاغوت: الأصل فيه أنه مجاوزة الحد صيغة مبالغة من الطغيان، ومنه قوله تعالى: ﴿إِنَّا لَمَّا طُغَا ٱلْمَاءُ حَمَلْنَكُمْ فِي ٱلْجَارِيَةِ﴾، والمراد هنا مجاوزة الشرع، وهو

والطواغيت كثيرون، رؤوسهم خمسة (۱): إبليس لعنه الله ( $^{(7)}$ )، ومن عبد وهو راض  $^{(7)}$ ,....

الطغيان بتأليه وعبادة غير الله، أو التأله مع الله بادعاء استحقاق شيء من حق الله، أو صفة أو فعل، قال تعالى: ﴿فَأَمَّا مَن طَغَى ( الله عَلَى ال

(١) فالطواغيت أجناس، كثيرون يجمعهم أمران:

أحدهما: ادعاء الإلهية مع الله.

الثانى: تأليه وعبادة غير الله.

وأصناف الطواغيت خسة بينها المؤلف رحمه الله تعالى.

(٢) لأنه رأس الدعاة إلى الشرك ومن لم يعبد الله عبد الشيطان.

(٣) لأنه جعل نفسه بمنزلة الله، وهذا محاد لله في سلطانه فهو من حصب جهنم، قال تعالى: ﴿ إِنَّكُمْ وَمَا تَعْبُدُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ حَصَبُ جَهَنَّمَ أَنتُمْ لَهَا وَرِدُونَ رَبِّكُ.

وفي قول المصنف: (وهو راض) احتراز، لأن من الصالحين من عبد من دون الله لكنه غير راض، لأنه عبد بعد موته غلواً فيه وتعظيماً له، ولذلك قال عيسى عليه السلام: ﴿قَالَ سُبْحَننَكَ مَا يَكُونُ لِيَ أَنَّ أَقُولَ مَا لَيْسَ لِي بِحَقٍّ إِن كُنتُ قُلْتُهُ فَقَدْ عَلِمْتَهُ تَعَلَمُ مَا فِي نَفْسِي وَلَا أَعَلَمُ مَا فِي نَفْسِكَ إِنَّكَ أَنتَ عَلَّمُ الْفُوبِ ﴿ وَكُذَلكُ قَالَتَ المَلائكَة: ﴿قَالُواْ سُبْحَننَكَ أَنتَ وَلِيَّنَا مِن دُونِهِمْ بَلِ كَانُواْ يَعْبُدُونَ وَيعوق ويسوع ونسراً. الْجَنِّ أَكَ مُنْ فَيعوق ويسوع ونسراً.

ومن ادعى شيئاً من علم الغيب(1)، ومن حكم بغير ما أنزل الله(7).

- (۱) وإنها كان مدعي علم الغيب طاغوتاً لأنه ادعى مشاركة الله تعالى فيها هو من خصائصه وهو علم الغيب، قال تعالى: ﴿قُل لَا يَعْلَمُ مَن فِي ٱلسَّمَوَتِ وَٱلأَرْضِ الْغَيْبَ إِلَا ٱللَّهُ وَمَا يَشْعُرُكِنَ أَيْنَانَ يُبْعَثُونَ ﴿ إِنْ ﴾.
- (٢) فائدة: قوله: (ومن حكم بغير ما أنزل الله)، أي: فهو طاغوت قد تجاوز حده وتعدى حق ربه، ويدخل في هذا كل ما خالف الشرع المطهر فمن ذلك:
- ١- الحكم بأعراف الجاهلية والأوضاع الاجتماعية التي تتضمن تغيير أحكام الشرع كتغريم الزاني فدية مالية ونحو ذلك بدلاً عن الجد الشرعي.
- ٢- القوانين الدولية التي تتضمن مخالفة أحكام الشريعة المطهرة مثل تشريع المساواة بين المرأة والرجل حتى في الميراث وحق القوامة.
- ٣- عموم الدساتير النظم والقوانين الدولية التي تتضمن إباحة ما حرم الله أو تحريم ما أحل الله، كتحريم تعدد الزوجات ومنع الطلاق ومساواة المرأة بالرجل في كل شيء أو تحليل الزنا والمسكرات.
- ٤- جميع الإجراءات الإدارية المخالفة للشريعة التي جاء بها النبي عَلَيْ من أي جهة صدرت ولأي غاية وضعت فكل هذه الأحكام طاغوتية يجب الكفر بها والبراءة منها.
- ٥- الأنظمة والتعاليم الصوفية والحزبية والدعوية المخالفة للكتاب السنة،
   والتي يلزم بها المريد نحو الشيخ أو زائر القبر نحو الميت أو التابع نحو
   الجهاعة أو الحزب أو منهاج الدعوة، كشرط الابتداء أو استدامة الانتساب

والدليل قوله تعالى: ﴿لاّ إِكْرَاهَ فِي ٱلدِّينِ اللهِ قَد تَبَيَّنَ ٱلرُّشَدُ مِنَ ٱلْمَنَّ فَكَ يَبَيِّنَ ٱلرُّشَدُ مِنَ ٱلْمَنَّ فَكَ يَكُفُرُ بِٱلطَّا فُوتِ وَيُؤْمِرَ فِاللّهِ فَقَدِ ٱسْتَمْسَكَ بِٱلْمُهُوةِ ٱلْوُثْقَى لَا ٱللهِ أَلَا الله. أَنفِصَامَ لَمَا وَٱللّهُ سَمِيعُ عَلِيمٌ ﴾، وهذا هو معنى لا إله إلا الله.

إلى شيخ الطريقة أو الطائفة أو منهاج الجماعة أو الجمعية، فإن كل ما خالف الشرع فهو موضوع تحت الأقدام هو ومن دعا إليه أو ألزم به، قال تعالى: ﴿ أَفَكُمُ مَا لَجُهِلِيَّةِ يَبْغُونَ وَمَنْ أَحْسَنُ مِنَ ٱللَّهِ حُكَمًا لِقَوْمِ يُوقِنُونَ ﴾ الآية، وقال تعالى: ﴿ فَلَا وَرَبِّكَ لَا يُؤمِنُونَ حَتَى يُحَكِّمُوكَ فِيما شَجَرَ اللَّهِ مُ مَجًا مِمّا قَضَيْت وَيُسَلِّمُوا تَسَلِيما ﴾.

وقال ﷺ: «فمن أمر بمعصية الله تعالى فلا سمع ولا طاعة، إنها الطاعة في المعروف».

(۱) فائدة: دين الإسلام هو دين الفطرة فلا يحتاج إلى إكراه باعتناقه ولذلك قال تعالى: ﴿ لا آ إِكْراه فِي ٱلدِينِ ﴾، والمعنى: لا تكرهوا أحداً على الدخول في الإسلام فإنه دين القيمة، وذلك لأن دلائل صحته وأحقيته ظاهره، وبراهين مصلحته الكاملة والراجحة للناس دنيا، وأخرى قطعية بحيث لا يكره أحد على الدخول فيه بل أدعوا إليه بأقوالكم وأفعالكم وأحوالكم فإن من تأمله ورأى حال أهله المستقيمين عليه من العقلاء تبين له حسنه وعظم نفعه وما في ضده من القبح والشر في العاجل والآجل، ولهذا قال الله تعالى: ﴿ قَد تَبَينَ الحق من الباطل بالحجج والبراهين، فمن قبله فله المثوبة والأجر، ومن لم يقبله فهو معرض متعرض للعقوبة.

# وفي الحديث: «رأس الأمسر الإسلام<sup>(۱)</sup>،............................

### وبعد ذلك شرع الجهاد فصار الناس أصنافاً:

- أهل الكتاب: عليهم الجزية إن لم يؤمنوا مع أنهم مشركون إلا أنه تقديراً
   لكتابهم، فتؤخذ الجزية منهم وهم صاغرون، وهكذا المجوس أمر النبي
   عليه أن تسن بهم سنة أهل الكتاب في هذا الشأن.
- ب- المشركون من العرب وغيرهم من الأمم: فهؤلاء إن لم يسلموا فإنهم يقاتلون حتى يسلموا أو يستسلموا، ويرجع فيها يفعل بهم إلى اجتهاد الإمام ولي الأمر العام فينظر فيهم بها تقتضيهم المصلحة فقد يخيرهم بين الفدية أو القتل أو الرق، أو يمن عليهم بالعفو دون مقابل إن كانت مصلحة ذلك راجحة.
- (۱) المراد بالإسلام هنا: الإسلام بمعناه الخاص بهذه الأمة هو الاستشلام لله بالتوحيد والانقياد له بالطاعة والبراءة من الشرك وأهله والاستقامة على الشريعة التي جاء بها النبي على النبي فهو الذل والاستسلام لله تعالى والانقياد له بالطاعة استجابة لله تعالى ولنبيه محمد على والبراءة من الشرك وأهله فجعل على الإخلاص لله بالقصد والطاعة له بالاستقامة على الشرع، والإتباع للنبي في الكيفية، وهو الاستسلام الظاهري والباطني لله تعالى، وهو رأس الأمر فمن أتى به أفلح في الدنيا والآخرة، ومن لم يأت به فلا خلاق له في الدنيا والآخرة مِنَ النَّخِرة قال تعالى: ﴿ وَمَن يَبْتَغُ غَيْرَ الْإِسْلَامِ دِينًا فَلَن يُقْبَلَ مِنْهُ وَهُو فِي الدنيا والآخرة مِن النَّخِرة مِن النَّهِ الآية.

والمراد بالأمر في قوله: «رأس الأمر» الدين الذي جاء به النبي عَلَيْ وهو بمنزلة الرأس من الحيوان انتهت حياته

وعموده الصلاة (١)،..

فلم ينتفع منه في المستقبل وإن استفيد من بدنه بالحاضر، فكذلك الدين إذا فقد منه الإسلام، – أي: التوحيد بالإخلاص لله عز وجل – فقد الدين فلم ينتفع منه في الآخرة وإن حصل به نوع نفع في الدنيا، وذلك لأن العمل لا يقبل في الآخرة ولا ينجي صاحبه من العذاب ولا يؤهله للثواب إلا إذا كان خالصاً لله تعالى في القصد، وموافقاً للشرع في أصله، وصواباً على السنة أي الطريقة التي كان عليها النبي عليها في كيفيته.

وجعلها الرسول على عمود الدين تنبيها على عظم شأنها فيه ومكانتها منه، فإنها إذا كانت بهذه المكانة العظيمة فإنها إذا سقطت سقط الدين إذ هي بمثابة عمود الفسطاط وهو الخيمة إذا سقط الفسطاط لم ينتفع منه بظل ولا وقاية من ريح أو مطر ونحو ذلك.

ذروة سنامه الجهاد في سبيل الله »(١).

وهكذا إذا فقدت الصلاة سقط دين تاركها ولم يبق له دين، فإن مجرد ترك الصلاة كفر مخرج من الملة - كما هو مذهب جماعة من محققي أهل العلم لجملة أدلة - فإن قوله على الصلاة، أي: العموده الصلاة، أي المالة الإقرار بها، كما أن عمود الفسطاط لا قيمة له إلا إذا كان قائماً، فإن وجوده ملقى عند الفسطاط لا يفيده قياماً، فهكذا الإقرار بالصلاة فقط لا يفيد قيام الدين، ولهذا جاءت النصوص بالأمر بإقامة الصلاة والمحافظة عليها والخشوع فيها، وجعل ذلك آية الصلاح وسبب الفلاح ووسيلة الفوز بعظيم الأرباح والله المستعان.

() فائدة: ظهور الجهاد للكفار دليل على قوة الإيهان عند المسلمين وإذا خفي دل على ضعف الإيهان، والجهاد يكون باللسان ببيان الحق بدليله، وأيضاً بالسنان إذا دعا الإمام إليه لقوله ﷺ: "وإذا استنفرتم فانفروا"، وقوله ﷺ: "والمجاهد من جاهد نفسه في ذات الله"، وذلك كلهم مما يدخل في عموم قوله تعالى: "واللّذِينَ جَنهَدُوا فِينا لَنهُدِينَهُمْ شُبُلناً وَإِنّ الله لَمَعَ الْمُحْسِنِينَ . والذي لا يجاهد بلسانه لا يجاهد بالسنان، فعلى المسلم أولاً أن يجاهد نفسه لله تعالى ثم يجاهد غيره، والأقرب فالأقرب.

والجهاد في سبيل الله على وفق الشرع المطهر وهدي سيد البشر على أرفع خصال الدين لأن فيه بذل النفس والنفيس والمهجة والأقوال والأموال من أجل الله تعالى، لإظهار دينه وصيانة حرمات عباده، فيبذل المجاهد النفس والنفيس لظهور الدين وجهاد الكفار والمنافقين، فظهور الجهاد على هذا الوصف أمارة على صحة الإسلام وقوته في نفوس أهله، ولذا شبهه النبي على المنام البعير الذي إذا ظهر من البعير وعظم دل على صحته وقوته.

وقد رتب الله تعالى على الجهاد من الثواب العظيم ما لم يرتبه على غيره، كقوله سبحانه وتعالى: ﴿وَالَذِينَ ءَامَنُوا وَهَاجَرُوا وَجَهَدُوا فِي سَبِيلِ اللّهِ وَالّذِينَ ءَاوَوا وَخَهَدُوا فِي سَبِيلِ اللّهِ وَالّذِينَ ءَاوَوا وَنَصَرُوا أُولَتِيكَ هُمُ الْمُؤْمِنُونَ حَقًا لَمْ مَغْفِرَةٌ وَرِزَقٌ كُرِيمٌ ﴿ فَي وَقال تعالى: ﴿يَتَأَيُّهُا اللّهِ وَاللّهِ وَاللّهِ وَاللّهِ وَرَسُولِهِ وَجُهُودُونَ فِي اللّهِ وَاللّهُ وَرَسُولِهِ وَجُهُودُونَ فِي سَبِيلِ اللّهِ وَاللّهُ وَرَسُولِهِ وَجُهُودُونَ فِي سَبِيلِ اللّهِ وَاللّهُ وَاللّهُ وَرَسُولِهِ وَجُهُودُونَ فِي سَبِيلِ اللّهِ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ

لكن الشأن في الجهاد هل يكون على المنهاج النبوي ولغاياته؟! أم يكون جهاداً لأهواء وغايات أرضية وعلى غير الطريقة الشرعية المرضية؟! كجهاد الخوارج وأهل البغي والروافض والمعتزلة ونحوهم ممن جانب سنن السلف الصالح وارتكب في الإسلام العظائم والقبائح.

فإن من الأمور الضرورية لشرعية الجهاد وتحقيق ثمرته:

الولاية العامة، أي: الخليفة أو نحوه من المسميات بحيث تكون له الإمامة مع القوة.

أن تكون للمسلمين قدرة عددية ومالية وقوة عسكرية.

أن تكون المصلحة كاملة أو راجحة، والمفسدة منتفية أو يسيرة.

وختاماً: اسأل الله تعالى أن ينفع بهذه الفوائد كما نفع بأصلها، وصلى الله وسلم على نبينا محمد وعلى آله وصحبه.

## كشاف الموضوعات والفوائد

| الوضوع                                         | الصفحة |
|------------------------------------------------|--------|
| المقدمة                                        | ۲      |
| فائدة حول قول المؤلف «اعلم» وما فيها من الصفات | 8      |
| العلم وتعريفه والمرادبه شرعاً وأقسامه          | ٧      |
| معرفة الله تعالى وما تعرف به إلى عباده         | 4      |
| أدلة التوحيد والدين والرسالة                   | 11     |
| المراد بالعمل الصالح                           | 17     |
| لدعوة إلى الله تعالى وفضلها                    | 14     |
| لصبر وأهميته                                   | 1 1 1  |
| لمراد بالحق وما يطلق عليه                      | 10     |
| لإيهان الكامل بالله تعالى                      | 17     |
| لعناية بالدعوة إلى التوحيد                     | ١٧     |
| جه سورة العصر حجة على الخلق                    | 19     |
| جه وجوب العلم بالمسائل الثلاث                  | 44     |
| ا تضمنته المسألة الأولى                        | 44     |
| ا تضمنته المسألة الثانية                       | 7 &    |
| نسام الشرك                                     | 7 £    |
| ىرك الاعتقاد والقول                            | 4 8    |
| رك العمل وأنواعه                               | 40     |
| جوه استحقاق الله تعالى للعبادة وحده            |        |

| 4 4                                                        | ما تضمنته المالة الثالثة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 4 4                                                        | معنى الحنف والحنيفية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 4 4                                                        | معنى العبادة لغةً وشرعاً                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 41                                                         | معنى التوحيد لغةً وشرعاً                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 44                                                         | التوحيد الذي دعت إليه الرسل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| m m                                                        | تعريف الشرك لغةً وشرعاً وبيان نوعيه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| fa fa                                                      | الفروق بين الشرك الأكبر والأصغر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 70                                                         | أدلة وجوب معرفة الأصول الثلاثة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| **                                                         | أسباب معرفة الله وقوة الإيمان به                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| *^                                                         | الأمور التي تعرف الله بها إلى خلقه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 2.0                                                        | الأدلة على وجود الله تعالى                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| ٤١                                                         | الأدلة التي نصبها لك على توحيده                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| £ £                                                        | دلالة الآيات التي ساقها المؤلف على معرفة الله                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 20                                                         | عبادة الله تعالى أعظم واجب على المكلفين وأنواع العبادات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| ٤٧                                                         | ما تتحقق به عبادة الله تعالى                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| € €                                                        | تفصيل أنواع من العبادة التي أمر الله بها وبيان الإسلام والإيمان والإحسان.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 0.                                                         | معنى الدعاء لغةً وشرعاً وأنواعه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 91                                                         | الخوف وأنواعه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| ٥٢                                                         | المحبة وأنواعها، ولوازمها                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| ٥٣                                                         | أسباب جلب المحبة وزيادتها                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| o granica. La secola en concrete especialista de la carpio | الإنابة والاستغاثة وسوده والمستعانة والمستعانات والمستعانات والمستعانات والمستعانات والمستعانات والمستعانات والمستعانات والمستعانات |
|                                                            |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |

| الذبح، وأنواعه                                        | 6.6                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|-------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| النذر وأنواعه                                         | 07                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| براهين بطلان آلهة المشركين المعبودة مع الله           | <b>0 9</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| وجه الاقتصار على ثلاثة أركان الإسلام الأولى في النصوص | pd pd                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| تعريف الإيمان لغةً وشرعاً. وأدلته                     | ٧.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| الإيمان بالله تعالى وبيانه                            | ٧٣                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| الإيهان بالملائكة                                     | Vo                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| الإيان بالكتب                                         | ٧٨                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| الإيان بالرسل                                         | ٨٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| الإيان باليوم الآخر                                   | ٨٣                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| الإيان بالقدر                                         | ۸۷                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| وجه ارتباط أركان الإيمان ببعضها                       | 91                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| الفرق بين الإسلام، والإيهان، والإحسان                 | 9.1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| قاعدة في الإسلام والإيمان إذا اجتمعا وإذا افترقا      | 90                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| معرفة النبي ﷺ وما تتحقق به                            | 99                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| معنى شهادة أن محمداً رسول الل.                        | 100                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| شهادة الله تعالى على صدق نبيه محمد ﷺ                  | 1.1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| خصائص النبي بَيُّكِيْة                                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| حقوق النبي ﷺ على الأمة.                               | \$ a bif                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| عنى اسم النبي ﷺ محمد وأحمد                            | 1.9                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| ركة العمر النبوي                                      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|                                                       | Name and the second sec |

| شدة الوعيد على الشرك وألوان عقوباته       |
|-------------------------------------------|
| من أسباب السلامة من الشرك                 |
| عظم شأن التوحيد والدعوة                   |
| الإسراء وفرضية الصلاة وأثرهما في الدعوة   |
| حقيقة الإسراء وأموره المباركة             |
| الهجرة معناها وحكمها.                     |
| بلاد الشرك وشرط جواز السفر إليها          |
| فرض الجهاد ومراتبه                        |
| تبليغ النبي عَلِيْةِ الدين                |
| دفنه ﷺ في بيت عائشة                       |
| بقاء دين الإسلام                          |
| موقف أهل السنة مع آثار النبي ﷺ            |
| كال الدين                                 |
| الإيهان بالبعث                            |
| الفرق بين النبي والرسول                   |
| وظائف الأنبياء والرسل                     |
| معنى الطاغوت                              |
| ادعاء علم الغيب                           |
| الحكم بغير ما أنزل الله                   |
| أصناف الناس في الجهاد                     |
| خاتمة الرسالة شرح حديث: رأس الأمر الإسلام |
|                                           |